Premiére Epitre aux

THESSALONICIENS

Ecrite vers 54

Acces direct aux chapitres de 1 Thessaloniciens :

1 2 3 4 5

Structure de I'épitre :

Chapitre 1 : L’état pratique des Thessaloniciens
Chapitre 2 : Le ministere de I'apdtre Paul
Chapitre 3 : La mission de Timothée et son rapport

Chapitre 4, versets 1 a 12 : La marche des croyants dans la sainteté

Chapitre 4, versets 13 a 18 : La venue du Seigneur

Chapitre 5, versets 1 a 11 : Le jour du Seigneur

Chapitre 5, versets 12 a 28 : Instructions pratiques aux croyants

Commentaires :

Notes diverses Henri Rossier J.N. Darby W. Kelly F.B. Hole E.A. Bremicker

Introduction (E.A. Bremicker) :

La premiere épitre aux Thessaloniciens nous entretient tout spéciale- du Seigneur Jésus. Elle est adressée a une assemblée locale encore trés
ment, et comme aucune autre dans le Nouveau Testament, du retour jeune dans la foi, mais qui persévérait dans I'attente journaliére de la



1 Thessaloniciens

venue du Seigneur. Toute I'épitre respire la fraicheur de la vie de foi de
cette assemblée. Ces croyants manquaient encore de connaissance,
mais en contrepartie, ils manifestaient dans leur vie ce dont le Sei-
gneur dut constater plus tard 'absence chez les chrétiens d’Ephése
(Apoc. 2:2-7). Ces derniers étaient familiers avec les plus grandes véri-
tés chrétiennes, mais ils avaient abandonné leur premier amour. Il en
allait différemment des Thessaloniciens. Bien que Paul n’ait été que
trois semaines parmi eux (Actes 17:2), ils avaient non seulement regu
la Parole avec joie, mais ils la mettaient en pratique dans leur vie jour-
naliere. L’apotre leur rend témoignage qu’ils s’étaient tournés des
idoles vers Dieu «pour servir le Dieu vivant et vrai, et pour attendre
des cieux son Fils» (1:9).

La ville de Thessalonique

Thessalonique est située au Nord de la Grece actuelle, sur la cote de la
mer Egée. En ce temps-13, ce pays était divisé en deux parties. La ré-
gion du Nord s’appelait la Macédoine ; c’est la que se trouvaient les
villes de Philippes, Thessalonique et Bérée. La région du Sud, I’Achaie,
comportait les villes d’Athenes et de Corinthe.

Du temps de I'ap6tre Paul, Thessalonique était une des plus impor-
tantes villes de Macédoine. On estime sa population d’alors a 200 000
ames. Elle était située sur la voie Egnatia, une des principales artéres
militaires qui reliaient Rome avec I’Orient. De ce fait, Thessalonique
était un grand centre commercial ou s’étaient installés de nombreux
Juifs. Ville portuaire, elle était aussi renommée pour son immoralité et
sa licence. Elle fut fondée en I’an 315 av. J.C. par Cassandre, un général
d’Alexandre le Grand. Sous la domination des Romains qui I'investirent
en 168 av. J.C., elle devint une capitale de province.

L’apotre Paul a Thessalonique

Nous ne pouvons bien comprendre certaines des déclarations de
I’épitre que si nous gardons devant les yeux son contexte historique.

En Actes 17:1 a 9, Luc nous fait le récit de la visite de Paul et Silas (ou
Sylvain) a Thessalonique. C’était au cours du deuxieme voyage de
I’apotre, celui qui le conduisait pour la premiere fois en Europe, venant
de la Troade (au nord-ouest de I’Asie mineure) jusqu’en Macédoine. La
premiere étape fut Philippes, ou fut formée la premiéere assemblée
d’Europe (Actes 16:13-40). De 13, ils continuérent leur voyage vers
Thessalonique, a environ 150 km vers le sud-ouest, ou habitaient cer-
tainement quelques Juifs, puisqu’il y avait une synagogue (Actes 17:1).
Le récit inspiré de Luc nous indique que, pendant trois sabbats, Paul
s’entretint dans la synagogue avec les Thessaloniciens et que, par sa
prédication, beaucoup de personnes vinrent a la foi.

Un certain nombre de Juifs, toutefois, furent remplis de jalousie et
chercherent a s’opposer a I'ceuvre naissante. L’attroupement qu’ils
provoquerent mit la ville en émeute, contraignant Paul a abandonner
de nuit la ville. Il écrit dans la lettre que lui et Silas furent «chassés par
la persécution». L’étape suivante de leur voyage fut Bérée, puis de I3,
Paul se rendit a Athenes, y laissant Silas et Timothée, qui le rejoigni-
rent ensuite. Ne voyant aucune possibilité de revenir lui-méme a Thes-
salonique (cf. 2:18), mais préoccupé au sujet de ses bien-aimés freres
et sceurs, il renvoya vers eux Timothée. Ecoutons-le lui-méme : «C’est
pourquoi, n’y tenant plus, nous avons trouvé bon d’étre laissés seuls a
Athenes, et nous avons envoyé Timothée, notre frére... pour vous af-
fermir et vous encourager touchant votre foi» (3:1, 2). lls se retrouve-
rent tous les trois a Corinthe et c’est de la qu’il écrivit ses deux lettres
aux Thessaloniciens.

L’assemblée a Thessalonique

Voyons maintenant ce qui concerne ces croyants dans la grande ville
portuaire commercante, et que Paul nomme «l’assemblée des Thessa-
loniciens, en Dieu le Pere et dans le Seigneur Jésus Christ» (1:1). Pour



1 Thessaloniciens

comprendre une lettre, il est toujours opportun de voir d’abord qui
sont les destinataires et quelles sont leurs circonstances.

En Actes 17:4, Luc mentionne trois groupes de personnes a Thessalo-
nique qui recurent I'évangile et vinrent a la foi :

1. Quelques Juifs.
Des grecs qui servaient Dieu (donc des paiens qui précédem-
ment avaient abandonné le culte des idoles et étaient devenus
des prosélytes).

3. Des femmes de premier rang (probablement grecques).

En lisant I’épitre, nous acquérons I'impression que beaucoup de Grecs
s’étaient convertis ; car c’est de paiens seulement qu’il pouvait étre dit
gu’ils s’étaient tournés des idoles vers le Dieu vivant (1:9). De méme
aussi, les dangers contre lesquels Paul les met en garde au chapitre 4
(v. 1-8) étaient un probleme particulier pour des personnes venues du
paganisme, beaucoup moins pour des Juifs d’origine.

Nous trouvons ainsi une assemblée ou certains croyants étaient précé-
demment juifs, d’autres précédemment paiens, ceux-ci probablement
en plus grand nombre. Mais il n’y avait apparemment aucune mésen-
tente entre ces deux groupes, comme c’était le cas dans d’autres as-
semblées (par exemple Rome).

Prédication de Paul a Thessalonique

Le contenu du message présenté par Paul aux Thessaloniciens est im-
portant pour la compréhension des deux épitres. Nous en saisirons
mieux la portée si nous gardons en mémoire la substance de sa prédi-
cation lors de son passage dans cette ville.

En lisant Actes 17:1 a 9, nous constatons deux pensées principales. La
premiere ressort des versets 2 et 3. Paul entra dans la synagogue des
Juifs et leur exposa que, selon les Ecritures, le Christ devait souffrir et
ressusciter d’entre les morts, et que ce Jésus qu’il leur annoncait était

le Christ. Paul leur démontrait ainsi au moyen des écrits de I’Ancien
Testament — car c’étaient les seuls qui étaient a leur disposition et
gu'’ils lisaient — que Jésus, crucifié par les Juifs, était le Messie promis
par Dieu et qu’il était maintenant ressuscité. Ce message était difficile
a accepter pour un Juif, mais il lui fallait le recevoir pour étre sauvé.
Dans ce passage, I'accent n’est pas mis sur le fait que Christ soit mort
(bien que naturellement cela soit, quand au principe, fondamental),
mais plutot qu’il ait souffert. Ceci inclut son rejet de la part de son
peuple et de celle des nations. En d’autres termes, Paul dit : Ce Jésus
gue vous avez rejeté et crucifié est le Christ de Dieu, et Dieu a agréé
son ceuvre. Ses souffrances sont passées, il est ressuscité. Les croyants
a Thessalonique étaient ainsi unis a un Christ ressuscité mais rejeté.
Cette union avait pour conséquence qu’eux aussi connaitraient la souf-
france en le suivant. Paul en était pour eux un exemple (3:4), et eux-
mémes avaient vite réalisé ce que signifie la persécution en suivant le
Seigneur.

Le second theme de sa prédication se trouve dans les versets 6 et 7.
Ses opposants rendent eux-mémes témoignage du sujet de sa prédica-
tion et donnent ainsi involontairement comme un condensé de son
enseignement : «lls contreviennent tous aux ordonnances de César, di-
sant qu’il y a un autre roi, Jésus». Paul n’avait donc pas seulement an-
noncé Jésus comme Sauveur, mais aussi comme Roi d’un royaume a
lui. Jésus de Nazareth, qui a été rejeté des hommes, n’est autre que
celui que Dieu a fait Seigneur et Christ. Bien que sa royauté soit plutot
en rapport avec son peuple Israél, nous le connaissons actuellement
comme le Seigneur de son royaume, et c’est lui que nous servons.

Selon le livre des Actes, la prédication du royaume de Dieu occupe une
grande place dans I'enseignement de Paul. L’ap6tre a continuellement
annoncé que Jésus est aussi Seigneur. Il est vrai qu’il n’est pas encore
manifesté officiellement avec puissance et gloire. Mais il est celui dont
les coeurs des croyants aiment a reconnaitre I'autorité et les droits. Le



1 Thessaloniciens

jour est proche ou il établira d’une maniere visible son royaume sur la
terre. Alors, il viendra en gloire pour dominer comme roi. Paul avait
exposé cela en détail aux Thessaloniciens ; ils savaient qu’il allait venir
pour prendre le pouvoir. Les deux épitres en témoignent.

Les deux themes ci-dessus sont intimement liés entre eux et contien-
nent des enseignements importants pour nous aussi. Jésus, rejeté
alors par les Juifs, est encore rejeté du monde actuel. Il a souffert et
nous souffrons en le suivant. Nous sommes serviteurs dans son
royaume, un royaume invisible pour les hommes de ce monde. Dieu I'a
fait Seigneur et Christ, et c’est comme tel qu’il reviendra pour établir
son royaume en puissance et en gloire. Nous nous réjouissons de sa
venue ; et en |'attendant, nous avons le privilege de le reconnaitre
comme le Seigneur de nos vies.

Ces pensées se poursuivent tout le long des deux épitres. Les Thessalo-
niciens avaient recu la Parole de Dieu, accompagnée de beaucoup de
persécutions, mais avec la joie de I'Esprit Saint (1:6). Les souffrances
sont un caractere extérieur du royaume de Dieu dans sa forme ac-
tuelle, la joie de I'Esprit Saint en est un caractéere intérieur (Actes
14:22 ; Rom. 14:17). C’est pourquoi Paul les avait exhortés a marcher
d’une maniere digne de Dieu qui les avait appelés a son propre
royaume et a sa propre gloire (2:12). Cette pensée est reprise dans la
deuxieme épitre, quand Paul déclare qu’ils ont été estimés dignes du
royaume de Dieu, pour lequel ils avaient a souffrir (1:5). Maintenant
aussi nous souffrons avec le Seigneur (quoique dans une bien faible
mesure), mais le jour vient ou il sera «glorifié dans ses saints et admiré
dans tous ceux qui auront cru» (1:10).

Auteur et composition de I'épitre

La premiere lettre aux Thessaloniciens est une des premieres que
I’apo6tre Paul ait écrites. Beaucoup admettent méme que c’est la pre-
miére (selon d’autres, ce serait I'épitre aux Galates). De fait, elle fut

tres tot mise en circulation parmi les croyants du début du christia-
nisme. Plusieurs péres de I'église du deuxieme siecle la mentionnent
déja dans leurs écrits (par ex. Irénée, Clément d’Alexandrie, Tertullien).

Qu’est-ce qui a incité Paul, si peu de temps apres sa visite a Thessalo-
nique, a prendre la plume pour écrire — conduit par I'Esprit Saint —
une lettre a une assemblée ? En Actes 18:5 et en liaison avec le verset
6 du chapitre 3, nous voyons qu’il a regu a Corinthe des nouvelles des
Thessaloniciens. Si on ne lit que le premier verset de ce chapitre, on
pourrait penser que Paul a écrit depuis Athénes. Mais selon les étapes
du voyage de Paul indiquées en Actes 18 — Athenes puis Corinthe, ou
I’ont rejoint Silas et Timothée venant de Macédoine (v. 1 et 5) —il est
bien probable que Paul ait écrit depuis Corinthe, capitale de I’Achaie.
Cette province est citée deux fois dans le premier chapitre. Il est en gé-
néral admis que cette épitre fut écrite vers I'an 51.

Le motif qui conduisit Paul a écrire aux Thessaloniciens fut visiblement
les informations qu’il regut a leur sujet. Dans I'ensemble, elles étaient
bien propres a réjouir le coeur de I'apotre. Il écrit : «Nous rendons tou-
jours graces a Dieu pour vous tous... nous souvenant sans cesse de
votre ceuvre de foi, de votre travail d’amour, et de votre patience d’es-
pérance... de sorte que vous étes devenus des modeles pour tous ceux
qui croient dans la Macédoine et dans I’Achaie» (1:2-7). Leur foi en
Dieu s’était répandue partout. Témoignage vivant d’une jeune assem-
blée, de laquelle nous avons beaucoup a apprendre !

Il'y avait toutefois chez les Thessaloniciens un certain manque de con-
naissance, bien compréhensible chez des croyants jeunes dans la foi,
et Paul voulait le combler. Il leur avait parlé de la venue du Seigneur,
mais il restait pour eux des questions et des problémes a ce sujet, et
I'apobtre les traite de maniere approfondie dans les deux épitres.

Motif et theme principal de I'épitre



1 Thessaloniciens

Les Thessaloniciens vivaient dans I'attente permanente du retour du
Seigneur Jésus (1:10). lls savaient que lui, le Rejeté, établirait publique-
ment son royaume sur cette terre avec puissance et avec gloire. Ce
moment de la manifestation de son pouvoir était si vivant devant leurs
yeux qu’ils I'attendaient journellement. Mais lors de sa visite, Paul ne
leur avait apparemment pas expliqué qu’avant I’établissement de ce
royaume, les croyants devaient d’abord étre enlevés, pour revenir en-
suite afin de paraitre avec le Seigneur. Quoi gu’il en soit, ce point res-
tait encore obscur pour eux. Quand donc quelques-uns parmi eux dé-
céderent, il y eut pour eux une grande inquiétude en pensant que les
défunts n"auraient aucune part a I’établissement du royaume.

Paul les éclaire a ce sujet, c’est le motif de sa lettre. Au chapitre 4, il
dit : «Or nous ne voulons pas, freres, que vous soyez dans I'ignorance
a I'égard de ceux qui dorment, afin que vous ne soyez pas affligés
comme les autres qui n’ont pas d’espérance» (v. 13). Puis il leur ex-
pose clairement que le Seigneur viendra premierement pour réveiller
ceux qui se sont endormis et pour les ravir ensemble avec les croyants
encore vivants. Il n’y a ainsi aucun préjudice pour ceux qui se sont déja
endormis. Au chapitre 5, I'apotre revient encore la-dessus en disant :
«...afin que, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous vi-
vions ensemble avec lui» (v. 10). Au cours de notre étude, nous ver-
rons qu’il s’agit ici tant des croyants vivants que de ceux qui sont déja
aupres du Seigneur.

Ces enseignements concernant la venue du Seigneur, qui incontesta-
blement forment le sujet central de |'épitre, sont propres a nous en-
courager et nous édifier (5:11). Cette venue du Seigneur est mention-
née dans tous les chapitres, chaque fois sous un aspect particulier :

Chapitre 1:9, 10 : Ici, la venue du Seigneur est présentée comme fon-
dement de notre vie pratique. Cette espérance, |'attente du Fils de
Dieu venant du ciel, est un caractere essentiel de la vie chrétienne.

Notre vie doit étre orientée vers ce but. Le retour du Seigneur n’est
pas une connaissance théorique, mais il exerce son influence sur notre
marche, sur nos actions et sur nos pensées.

Chapitre 2:19, 20 : Paul met la venue de notre Seigneur Jésus en rela-
tion avec la récompense — ou couronne — que recevra le serviteur. A
I’apparition de Jésus, il sera manifesté ce que chacun a été pour lui sur
cette terre.

Chapitre 3:12, 13 : La marche du croyant devrait étre caractérisée d’un
coté par I'amour et de I'autre par la sainteté. Quand nous pensons a
I’apparition du Seigneur avec les siens, la sainteté pratique, c’est- a-
dire la consécration au Seigneur associée a la séparation de tout mal,
devrait tout naturellement s’ensuivre.

Chapitre 4:13-18 : Ces versets non seulement contiennent un ensei-
gnement important mais constituent une précieuse consolation pour
ceux qui ont perdu un étre cher. Nous serons pour toujours avec le Sei-
gneur, pres de lui qui nous a tant aimés. Paul termine en disant : «Con-
solez-vous donc I'un I"autre par ces paroles».

Chapitre 5:1-11 : Le courant de pensée du chapitre 4 se poursuit ici.
Pour le croyant, la venue du Seigneur est un sujet de consolation et
d’encouragement ; pour I'incrédule, elle signifie un jugement inévi-
table, terrible et éternel. «lls n’échapperont point» — Quelles paroles
solennelles !

Bien que cette épitre présente la doctrine de la venue du Seigneur, ce
n’est pas a proprement parler une épitre doctrinale, comme par
exemple celles aux Romains, aux Colossiens ou aux Ephésiens. La pra-
tique de la vie chrétienne y est mise au premier plan, et cela parce
gu’elle est une conséquence directe de I'attente du Seigneur, qui vient
bientot. Cette épitre est une exhortation a servir notre Dieu avec con-
sécration et a attendre des cieux notre Seigneur.



1 Thessaloniciens

Plan de I'épitre

Il'y a plusieurs possibilités de structurer cette épitre. La division sui-
vante, en sept parties, peut nous aider a en saisir plus facilement les
pensées successives :

1. L’état pratique des Thessaloniciens (chap. 1)

S 2

Le ministére de I'ap6tre Paul (chap. 2)

La mission de Timothée et son rapport (chap. 3)

La marche des croyants dans la sainteté (chap. 4:1-12)
La venue du Seigneur (chap. 4:13-18)

Le jour du Seigneur (chap. 5:1-11)

Instructions pratiques aux croyants (chap. 5:12-28)



1 Thessaloniciens

Ch.1: L'état pratique des Thessaloniciens

Chapitre 1 - 1 Paul, et Silvain, et Timothée, a I'assemblée des Thessaloni-
ciens, en Dieu le Pére et dans le seigneur Jésus Christ : Grace et paix a vous !

HR JND K FB EAB

2 Nous rendons toujours graces a Dieu pour vous tous, faisant mention de

vous dans nos prieres, 3 nous souvenant sans cesse de votre ceuvre de foi, de

votre travail d’amour, et de votre patience d’espérance de notre seigneur Jésus

Christ, devant notre Dieu et Pére, 4 sachant, freres aimés de Dieu, votre élection.

5 Car notre évangile n’est pas venu a vous en parole seulement, mais aussi en

puissance, et dans |'Esprit Saint, et dans une grande plénitude d’assurance, ainsi

gue vous savez quels nous avons été parmi vous pour I'amour de vous. 6 Et vous
étes devenus nos imitateurs et ceux du Seigneur, ayant recu la parole, [accom-

pagnée] de grandes tribulations, avec la joie de I'Esprit Saint; 7 de sorte que

vous étes devenus des modeéles pour tous ceux qui croient dans la Macédoine

et dans I’Achaiel. 8 Car la parole du Seigneur a retenti de chez vous, non seule-

ment dans la Macédoine et dans I’Achaie, mais, en tous lieux, votre foi envers

Dieu s’est répandue, de sorte que nous n’avons pas besoin d’en rien dire. 9 Car

eux-mémes racontent de nous quelle entrée nous avons eue aupres de vous, et
comment vous vous étes tournés des idoles vers Dieu, pour servir? le Dieu vivant

et vrai, 10 et pour attendre des cieux son Fils gu’il a ressuscité d’entre les morts,

Jésus, qui nous délivre de la colére qui vient.

HR v.1 les relations introduites pas la conversion
/INDv.1/INDv.2-4 /WKv.1/WKv.2-10/

HR v.3 : fruits de la conversion /

HR v.5 : moyen de la conversion / JND v.5-10 /

HR v.6-10 : but de la conversion /

HR v.9b: ce qu’est la conversion / HR v.9c: 1°"
but /HR v.10 : 2¢™ but /

Ch.2 : Le ministére de I'ap6tre Paul

Chapitre 2 - 1 Car vous-mémes vous savez, freres, que notre entrée au mi-
lieu de vous n’a pas été vaine ; 2 mais, apres avoir auparavant souffert et avoir
été outragés a Philippes, comme vous le savez, nous avons eu toute hardiesse
en notre Dieu pour vous annoncer I’évangile de Dieu avec beaucoup de com-

bats. 3 Car notre exhortation n’a eu pour principe ni séduction, ni impureté, et

[nous n’y avons] pas [usé] de ruse ; 4 mais comme nous avons été approuvés de

Dieu pour que |'évangile nous fit confié, nous parlons ainsi, non comme plaisant

1 Macédoine et Achaie : provinces de la Gréce.
2 servir, étre esclave (comme Colossiens 3:24).

HR JND K FB EAB

HRv.1-16 /JND v.1-12 / WK v.1-12 /




1 Thessaloniciens

aux hommes, mais a Dieu qui éprouve nos coeurs. 5 Car aussi nous n’avons ja-

mais usé de parole de flatterie, comme vous le savez, ni de prétexte de cupidité,

Dieu en est témoin; 6 et nous n’avons pas cherché la gloire qui vient des

hommes, ni de votre part, ni de la part des autres, quand nous aurions pu [vous]
étre a charge comme apotres de Christ ; 7 mais nous avons été doux au milieu
de vous. Comme une nourrice chérit ses propres enfants, 8 ainsi, vous étant ten-
drement affectionnés, nous aurions été tout disposés a vous communiguer non

seulement I’évangile de Dieu, mais aussi nos propres vies, parce gue vous nNous

étiez devenus fort chers. 9 Car vous vous souvenez, freres, de notre peine et de
notre labeur ; c’est en travaillant nuit et jour pour n’étre a charge a aucun de
vous, que nous vous avons préché I’évangile de Dieu. 10 Vous-mémes, vous étes

témoins, et Dieu aussi, combien nous nous sommes conduits saintement, et jus-

tement, et irréprochablement envers vous qui croyez, 11 ainsi que vous savez

comment [nous avons exhorté] chacun de vous, comme un pére ses propres en-
fants, vous exhortant, et vous consolant, et rendant témoignage, 12 pour que
vous marchiez d’'une maniére digne de Dieu qui' vous appelle & son propre

HR v.11-12 la marche/

royaume et a sa propre gloire. 13 Et c’est pourquoi aussi nous, nous rendons

sans cesse graces a Dieu de ce que, ayant recu de nous la parole de la prédication

[qui est] de Dieu, vous avez accepté, non la parole des hommes, mais (ainsi

qu’elle I’est véritablement) la parole de Dieu, laguelle aussi opére en vous qui

croyez. 14 Car vous, freres, vous étes devenus les imitateurs des assemblées de

Dieu qui sont dans la Judée dans le christ Jésus ; car vous aussi, vous avez souf-
fert de la part de vos propres compatriotes les mémes choses qu’elles aussi [ont
souffertes] de la part des Juifs, 15 qui ont mis a mort et le seigneur Jésus et les
prophétes, et qui nous ont chassés par la persécution, et qui ne plaisent pas a
Dieu, et qui sont opposés a tous les hommes, 16 — nous empéchant de parler
aux nations afin qu’elles soient sauvées, pour combler toujours la mesure de
leurs péchés ; mais la colére est venue sur eux au dernier terme.

JND v.13-16 / WK v.13-16 /

You : du Dieu qui.




1 Thessaloniciens

17 Or pour nous, freres, ayant été séparés de vous pour un temps, de visage
et non de cceur, nous avons d’autant plus, avec un fort grand désir, cherché a
voir votre visage ; 18 c’est pourquoi nous avons voulu aller vers vous, moi! Paul,
et une fois et deux fois, et Satan nous en a empéchés. 19 Car quelle est notre
espérance, ou notre joie, ou la couronne dont nous nous glorifions ? N’est-ce pas
bien vous? devant notre seigneur Jésus, a sa venue ? 20 Car vous, vous étes notre

gloire et notre joie.

HR v.17-20 / JND v.17-20 / WK v.17-20 /

Ch.3 : La mission de Timothée et son rap-
port

Chapitre 3 - 1 C’est pourquoi, n’y tenant plus, nous avons trouvé bon d’étre
laissés seuls a Athenes, 2 et nous avons envoyé Timothée, notre frere et compa-

gnon d’ceuvre sous Dieu dans I'évangile du Christ, pour vous affermir et vous

encourager? touchant votre foi, 3 afin que nul ne soit ébranlé dans ces tribula-

tions ; car vous savez vous-mémes que nous sommes destinés a cela. 4 Car aussi,

guand nous étions aupreés de vous, nous vous avons dit d’avance que nous au-
rions a subir des tribulations, comme cela est aussi arrivé, et comme vous le sa-
vez. 5 C'est pourquoi moi aussi, n’y tenant plus, j'ai envoyé afin de connaitre [ce

qui en était de] votre foi, de peur que le tentateur ne vous elt tentés, et que

notre travail ne fUt rendu vain. 6 Mais Timothée venant d’arriver de chez vous

aupres de nous, et nous ayant apporté les bonnes nouvelles de votre foi et de

votre amour, et [nous ayant dit] que vous gardez toujours un bon souvenir de
nous, désirant ardemment de nous voir, comme nous aussi nous désirons vous
voir ; 7 — c’est pourquoi, fréres, nous avons été consolés a votre sujet par votre

foi, dans toute notre nécessité et dans notre tribulation ; 8 car maintenant nous
vivons, si vous tenez fermes dans le Seigneur. 9 Car comment pourrions-nous
rendre a Dieu assez d’actions de graces pour vous, pour toute la joie avec la-
guelle nous nous réjouissons a cause de vous devant notre Dieu, 10 priant nuit
et jour trés-instamment, pour que nous voyions votre visage et que nous sup-
pléions a ce qui manque a votre foi !11 Or que notre Dieu et Pere lui-méme, et

1 = du moins en ce qui me concerne, moi ; plus litt.: savoir, moi.
2 ou : N’est-ce pas aussi vous... ?
3 ou : exhorter, ou consoler.

HR JND K FB EAB

HR ch.3 foi — espérance —amour / WK v.1-4 /

WK v.5-8 /

WK v.9-13/

HR ch.3:11 a 4:12 encore la marche / HR
ch.3:11-13 /JND v.11-13/




v.13 : « la venue de notre seigneur Jésus avec tous
ses saints » # son apparition ! aprés nous avoir
enlevés a sa rencontre, le Seigneur nous présen-
tera tous ensemble avec Lui devant notre Dieu et
Pére

1 Thessaloniciens

notre seigneur Jésus, nous fraye le chemin aupres de vous ; 12 et quant a vous,
que le Seigneur vous fasse abonder et surabonder en amour les uns envers les

autres et envers tous, comme nous aussi envers vous, 13 pour affermir vos

coeurs sans reproche en sainteté devant notre Dieu et Pére en la venue de notre

seigneur Jésus avec tous ses saints.

HR ch.3 :13 sa venue (pas son apparition) avec
les saints devant son Dieu et Pére /

Ch.4 v.1-12 : La marche des croyants dans
la sainteté

Chapitre 4 - 1 Au reste donc, freres, nous vous prions et nous vous exhor-
tons par le seigneur Jésus, pour que, comme vous avez recu de nous de quelle

manieére il faut gue vous marchiez et plaisiez a Dieu, comme aussi vous marchez,

vous y abondiez de plus en plus. 2 Car vous savez quels commandements nous

vous avons donnés par le seigneur Jésus. 3 Car c’est ici la volonté de Dieu, votre

sainteté, que vous vous absteniez de la fornication, 4 que chacun de vous sache

posséder son propre vase en sainteté et en honneur, 5 non dans la passion de la
convoitise comme font les nations aussi qui ne connaissent pas Dieu ; 6 que per-
sonne ne circonvienne son frére ni ne lui fasse tort dans I'affaire, parce que le
Seigneur est le vengeur de toutes ces choses, comme aussi nous vous I'avons dit
précédemment et affirmé. 7 Car Dieu ne nous a pas appelés a I'impureté, mais

dans la sainteté. 8 C'est pourquoi celui qui méprise, ne méprise pas ’lhomme,

mais Dieu, qui vous a aussi donné son Esprit Saint.

HR JND K FB

EAB

HRv.1-12 /JND v.1-12 / WK v.1-8 /

9 Or, quant a I'amour fraternel, vous n’avez pas besoin que je vous en

écrive ; car vous-mémes, vous étes enseignés de Dieu a vous aimer 'un 'autre ;

10 car aussi c’est ce que vous faites a I'égard de tous les freres qui sont dans
toute la Macédoine ; mais nous vous exhortons, freres, a y abonder de plus en

plus, 11 et a vous appliquer a vivre paisiblement, a faire vos propres affaires et a

travailler de vos propres! mains, ainsi que nous vous I"avons ordonné, 12 afin

gue vous marchiez honorablement envers ceux de dehors et que vous n’ayez

besoin de personne?.

WK v.9-12/

! quelques-uns omettent propres.
2 ou: de rien.




1 Thessaloniciens

Ch.4 v.13-18 : La venue du Seigneur

Suite du v.14 : chap. 5v.1

Les croyants s’en vont de la terre, comme Lui-
méme s’en est allés | Pour revenir avec Lui !

Il'y a trois trompettes différentes : la trompette
gue nous attendons, qui annonce la venue du
Seigneur pour enlever les siens (1 Thess. 4), la
trompette qui rassemble Israél dont il est ques-
tion en Lév. 23:23 et celle d’Apocalypse 11:15,
elles témoignent toutes les trois de I'action de la
parole de Dieu.

13 Or nous ne voulons pas, fréres, que vous soyez dans l'ignorance a I’égard

de ceux qui dorment, afin que vous ne soyez pas affligés comme les autres qui

HR v.13-18 Rapport de la Résurrection avec la
venue du Seigneur /JND v.13-18 / WK v.13-18 /

n’ont pas d’espérance. 14 Car si nous croyons que Jésus mourut et gu’il est res-

suscité, de méme aussi, avec lui, Dieu aménera ceux qui se sont endormis part

Jésus. 15 (Car nous vous disons ceci par la parole du Seigneur : que nous, les

vivants, qui demeurons jusqu’a la venue du Seigneur, nous ne devancerons au-

cunement ceux qui se sont endormis. 16 Car le Seigneur lui-méme, avec un cri

de commandement?, avec une voix d’archange?, et avec [la] trompette de Dieu,

descendra du ciel ; et les morts en Christ ressusciteront premiérement ; 17 puis

nous, les vivants qui demeurons, nous serons ravis ensemble avec eux dans les

nuées a la rencontre du Seigneur, en I'air ; et ainsi nous serons toujours avec le

Seigneur. 18 Consolez-vous* donc I'un I'autre par ces paroles).

Ch.5v.1-11: Le jour du Seigneur

v.1: « les temps et les saison » : sont la période oU
les jugements du Seigneur s’exerceront sur le
monde, afin d’établir son royaume glorieux sur la
terre. (HR)

Chapitre 5 - 1 Mais pour ce qui est des temps et des saisons, fréres, vous

n’avez pas besoin qu’on vous en écrive ; 2 car vous savez vous-mémes parfaite-
ment que le jour du Seigneur vient comme un voleur dans la nuit. 3 Quand ils

diront : «Paix et slireté», alors une subite destruction viendra sur eux, comme

les douleurs sur celle qui est enceinte, et ils n’échapperont point.

v.16 : « cri de commandement » mot grec tres in-
diqué pour donner une parole de commandement
a ceux qui sont en relation directe avec celui qui
I'émet. (WK)

HR JND K FB

EAB

HR v.1-2 le jour du Seigneur / JND v.1-11 / WK
v.1-11/

4 Mais vous, freres, vous n’étes pas dans les ténébres, en sorte gue le jour

VOous surprenne comme un voleur ; 5 car vous étes tous des fils de la lumiére et

HR v.4-11 ceux qui sont du monde vs ceux qui
sont du Seigneur /

des fils du jour ; nous ne sommes pas de la nuit ni des ténebres. 6 Ainsi donc ne

dormons pas comme les autres, mais veillons et soyons sobres ; 7 car ceux qui

dorment, dorment la nuit, et ceux qui s’enivrent, s’enivrent la nuit ; 8 mais nous

qui sommes du jour, soyons sobres, revétant la cuirasse de la foi et de ’amour,

et, pour casque, I'espérance du salut; 9 car Dieu ne nous a pas destinés a la

colere, mais a I’acquisition du salut par notre seigneur Jésus Christ, qui est mort

lou:en.

ou : de rassemblement.
ou : la voix de I'archange.
4 ou aussi : encouragez-vous ; comparer 5:11 et 2 Corinthiens 1:4.

2
3




Sur la_ maniére dont Paul parle de la venue du

Seigneur. (JND)

1 Thessaloniciens

pour nous, 10 afin que, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous
vivions ensemble avec lui. 11 C’est pourquoi exhortez-vous® I'un 'autre et édi-

fiez-vous I'un |'autre, chacun en particulier, comme aussi vous le faites.

Ch.5 v.12-28 : Instructions pratiques aux
croyants

12 Or nous vous prions, freres, de connaitre ceux qui travaillent parmi vous,

et qui sont a la téte parmi vous dans le Seigneur, 13 et qui vous avertissent, et

de les estimer tres-haut en amour a cause de leur ceuvre. Soyez en paix entre

vous. 14 Or nous vous exhortons, freres : avertissez les déréglés, consolez ceux

HR v.12-28 - Conduite dans I’Assemblée / HR
v.12-13 /JND v.12-22 / WK v.12-13 /

HR v.14-15 / WK v.14 /

qui sont découragés, venez en aide aux faibles, usez de patience envers tous. 15

Prenez garde que nul ne rende a personne mal pour mal ; mais poursuivez tou-

jours ce qui est bon, et entre vous, et a I’égard de tous les hommes. 16 Réjouis-
sez-vous toujours. 17 Priez sans cesse. 18 En toutes choses rendez graces, car

telle est la volonté de Dieu dans le christ Jésus a votre égard. 19 N’éteignez pas

I’Esprit ; 20 ne méprisez pas les prophéties, 21 mais éprouvez toutes choses ;

retenez ce qui est bon. 22 Abstenez-vous de toute forme de mal.

WK v.15-22 /

HR v.16-18 /

HR v.19-22 /

23 Or le Dieu de paix lui-méme vous sanctifie? entiérement ; et que votre

esprit, et votre ame, et votre corps tout entiers, soient conservés sans reproche

en la venue de notre seigneur Jésus Christ. 24 Celui qui vous appelle est fidéele,

qui aussi le fera.

HR v.23-28 / IND v.23-24 / WK v.23-24 /

25 Freres, priez pour nous. 26 Saluez tous les freres par un saint baiser. 27
Je vous adjure par le Seigneur que la lettre soit lue a tous les saints? fréres. 28
Que la grace de notre seigneur Jésus Christ soit avec vous !

JND v.25-28 / WK v.25-28 /

1 ou aussi : encouragez-vous ; comparer 4:18 et 2 Corinthiens 1:4

2 forme elliptique pour : Or que le Dieu de paix lui-méme vous sanctifie (subjonc-
tif) ; c’est une priére et non une affirmation

3 quelques-uns omettent : saints.




1 Thessaloniciens — Notes diverses

Notes diverses




1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Commentaires de Henri Rossier

Chapitre premier — Relations dans lesquelles le

croyant est introduit

Le chapitre que nous venons de lire contient trois points impor-

tants : le moyen, le but, et les résultats pratiques de la conversion ;

mais, avant d’aborder ces sujets, je désire parler des relations dans les-

qguelles la conversion nous introduit. Elles sont exprimées en deux

mots, dans le premier verset de notre chapitre : «A I'assemblée des
Thessaloniciens, en Dieu le Pére et dans le Seigneur Jésus Christ».

Les relations introduites par la conversion

Ces chrétiens, jeunes encore dans la foi, s’étaient, lors de leur con-
version, tournés des idoles et du paganisme vers Dieu ; changement

d’'une immense portée dans leur vie. Jusqu’alors «sans Dieu dans le
mondey, ils avaient été subitement «amenés a Dieu», par la foi en un
Sauveur mort pour leurs péchés. L’évangile du salut qu’ils avaient regu,

devenu pour eux «/’évangile de Dieu», les avait introduits dans cette

relation nouvelle avec Lui (2:2, 8, 9) ; ils avaient recu la Parole comme

la parole de Dieu (2:13). Dés lors, ils connaissaient Dieu (4:3, 5), étaient

enseignés de Dieu (4:9) , cherchaient a plaire a Dieu et a servir Dieu
(4:1; 1:9).

Aussi vous pouvez comprendre que ce soit le premier mot de Paul
a ses chers enfants dans la foi : il s’adresse a eux comme étant «l’assem-
blée des Thessaloniciens en Dieu...», seulement il ajoute : «En Dieu le
Pere». Telle était, en effet, leur relation avec le Dieu qui s’était fait con-

naitre a eux en Christ. Le nom de Pére était le premier que leurs levres

avaient balbutié, quand, amenés a Lui par l'oeuvre du Sauveur, ils
avaient trouvé dans «le Dieu vivant et vrai», Celui dont I’'amour les avait

engendrés pour étre ses enfants.

Le premier mot du petit enfant est : papa, maman ; d’instinct son
coeur enfantin comprend la relation entre lui et ses parents, par I'amour

dont ceux-ci I'entourent. C'est ainsi que les petits enfants dans la foi

connaissent le Pére ; ils se sentent aimés d’un amour qui a fourni ses

preuves et ne peut étre égalé par aucun autre. C'est une chose déli-
cieuse de connaitre le Pére, mais, toute élémentaire que soit cette rela-
tion, nulle autre n’est plus profonde, ni plus sublime. Le Seigneur Jésus,

comme homme, n’en avait pas de plus élevée que celle-1a, ni de plus

intime, et c’est pour nous en révéler la valeur éternelle que Lui, le Fils

unique dans le sein du Pere, est venu dans ce monde. Eh bien ! les petits
enfants dans la foi ont un tel privilege, mais hatons-nous de dire qu’ils
ne sont pas seuls a en jouir. Si leur relation est exactement la méme que

celle de nous autres, vieux chrétiens qui touchons au bout de notre car-
riere, nous avons un avantage sur eux : Nous avons fait I’épreuve du

coeur de notre Pére pendant les mille circonstances, les nombreuses

péripéties, les hauts et les bas d’une longue vie chrétienne, ou sa solli-

citude et sa discipline paternelles ne nous ont jamais fait défaut, et

nous pouvons encourager ces jeunes chrétiens, en leur montrant qu’il
en sera de méme pour eux.

La conversion avait introduit les Thessaloniciens dans une seconde

relation, infiniment précieuse. L'ap6tre ajoute : «Et dans le Seigneur Jé-

sus Christ». Remarquez bien ce mot. Paul ne dit pas : «dans le Sauveur»,

comme on aurait pu s’y attendre, quand il s’agissait de petits enfants
nouveau-nés, ayant trouvé en Christ le pardon de leurs péchés et aux-
quels I'Evangile avait fait connaitre que Jésus était descendu en grace
dans ce monde pour les sauver. Mais ce n’était pas tout le christianisme

des Thessaloniciens : ils professaient étre en relation avec Celui qui les




avait sauvés a si grand prix, pour gu’ils pussent lui appartenir entiére-
ment, I’esprit, I’ame et le corps ; ils lui reconnaissaient un droit, une
autorité absolue sur eux. Jésus Christ était devenu leur Seigneur.

Jinsiste sur ce mot parce que beaucoup de jeunes chrétiens se-
raient disposés a l'oublier. Ils regoivent avec joie I'oeuvre de la grace
accomplie a leur égard par le Sauveur, et ne comprennent pas que cette
oeuvre les amene dans une nouvelle et bienheureuse servitude, et, si
j’ose m’exprimer ainsi, dans le libre esclavage du Seigneur Jésus Christ.
Il faut que nous comprenions que nous n’avons plus aucune liberté de

faire notre volonté, comme avant notre conversion. Celui qui a accom-

pli notre délivrance au prix de sa propre vie, n’aurait-il pas sur nous les

droits les plus absolus ? Jeunes ou vieux, nous sommes placés par la

rédemption sous une autorité qui ne nous permet plus de vivre pour

nous-mémes ; nous n’avons plus le droit de nous conduire selon nos
propres pensées, mais la volonté de Christ doit étre notre seule régle
de conduite. Cela me rappelle les paroles du centurion au chapitre 8 de
I’évangile de Matthieu. Cet homme avait confiance dans I’autorité ab-

solue du Seigneur pour guérir par une parole son serviteur malade. Or

lui-méme savait ce qu’était I'autorité de 'lhomme : Quelle devait étre

celle de Christ, si lui, indigne et placé sous celle d’autrui, I'exercait lui-

méme sans contréle et imposait a d’autres une obéissance absolue ?
«Moi aussi, dit-il, je suis un homme placé sous I'autorité d’autrui, ayant
sous moi des soldats, et je dis a I'un : Va, et il va ; et a un autre : Viens,
et il vient; et 3 mon esclave : Fais cela, et il le fait». Prenant comme
exemple son autorité relative, a lui, il fait appel a I’autorité sans limite

du Seigneur, certain que rien ne doit Lui résister. Celui qui a autorité

absolue sur toutes choses, n’a-t-il pas avant tout des droits sur nous ?

Nous sommes sa propriété, et quand il nous dit : Va, oserions-nous ne

pas obéir ? Cette parole qu’il vous adressait, I'avez-vous peut-étre en-
tendue aujourd’hui sans y prendre garde ? Il voulait vous envoyer vers
telle de vos relations pour lui parler de I’Evangile, vers tel malade pour

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

I’encourager, vers tel affligé pour le consoler ; il voulait peut-étre vous
expédier dans telle ville pour y annoncer la bonne nouvelle du salut...
Que sais-je ? mais Lui le savait et vous avait dit : Va. Le simple soldat du
centurion allait a la parole de son chef sans discuter son ordre ; il ne se
permettait ni objection, ni retard ; il allait. Le centurion savait ce qu’il
voulait accomplir et le soldat s’y conformait parce gu’il reconnaissait

I’autorité de son chef ; il ne pouvait pas répondre : Je préfere me rendre

ici ; j’ai choisi d’aller |3, sans déranger tous les plans de son capitaine.
Vous dites : Comment saurai-je qu’il m’envoie ? Si vous ne le savez pas,

c’est qu’il ne vous a pas parlé ; attendez alors, prét a obéir quand le
commandement viendra. |l ne vous faut qu’une oreille attentive. Mais
peut-étre étes-vous atteint de surdité ? Triste, facheuse, humiliante in-

firmité ! Combien je vous plains, car un esclave sourd ne peut répondre

a l'appel de son maitre. — |l pourrait arriver qu’ayant obéi vous soyez

allé, mais que vous ne voyiez aucun résultat de votre obéissance. Au lieu

de trouver un accueil empressé, vous avez rencontré telle ame indiffé-

rente qui exerce votre patience, telle ame hostile qui vous repousse. Ne

vous découragez pas : Si le Seigneur vous a dit : Va, soyez certain qu’il

a un but que vous ignorez. N’allez pas avec la pensée d’obtenir des ré-

sultats immédiats ou de faire de grandes choses. Allez, parce qu’il vous

I’a dit. |l peut vous arriver, jour apres jour, d’étre envoyé pour porter le
méme message a la méme personne, sans qu’elle vous ait jamais donné
une réponse satisfaisante. Je visitais hier une dame chez laquelle le Sei-
gneur m’envoie depuis des années. Bien des fois ma patience était a
bout devant une indifférence que rien ne pouvait émouvoir. Je disais :
A quoi bon ? oubliant que mon affaire n’était pas d’obtenir des résul-

tats, mais d’obéir. Hier, elle me dit tout a coup : Oh | Monsieur, que je

suis malheureuse ! Je voudrais faire le bien, et je ne fais que du mal ! En
un instant toute la question de I'affranchissement se posait pour la pre-
miére fois devant cette ame. Le chap. 8 de I'épitre aux Romains fournit
la réponse. L’heure de la délivrance avait sonné. Ah ! s’écria-t-elle, je

comprends aujourd’hui ce que je n’ai jamais compris dans ma vie ! Mais,


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_08
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_08

guant a moi, j'ai compris que si, lorsqu’il me disait : Va, j’étais allé autre

part, j’aurais entravé les desseins de grace de mon Maitre.

Le centurion dit aussi : «A un autre, je dis : Viens, et il vient». Il est

des moments dans la vie — ne les négligeons pas, car ils sont d’entre les
plus délicieux et les meilleurs — ou le Seigneur nous dit : Viens ; j’ai

quelque chose a te communiquer; écoute. Lui répondrez-vous :

Adresse-toi a d’autres ; je ne comprendrais pas ta parole ; je préfere a
la méditation I'activité de la vie pratique ? Non ! il pourvoira, par son

Esprit, a ce que je la comprenne. Ne dirai-je pas plutot, comme Samuel,

jeune enfant ignorant : «Parle, Seigneur, ton serviteur écoute» ? Ou ne
viendrai-je pas m’asseoir a ses pieds, comme Marie, faible femme sans

grande intelligence, non parce que j'ai la capacité de le comprendre,
mais parce qu’il a dit : Viens, et que mon seul devoir est de lui obéir.

Quand j’aurai regu cette parole au-dedans de moi et en aurai joui, je
n’aurai plus aucune difficulté a en parler, et, pour la porter a d’autres,

j’irai joyeux ou il m’envoie.

Cependant il ne faut pas remplacer ces appels I'un par I'autre.

Quelque précieuse que soit la lecture de la Parole, elle peut dégénérer

en une étude aride et stérile dont on ne tire aucun profit ni pour soi, ni

pour personne. Dans ce cas, je suis venu quand il me disait : Va, au lieu

de faire comme Jérémie qui mangeait les paroles de I'Eternel quand
elles s’étaient trouvées (Jér. 15:16).

Le centurion ajoute : «Je dis a mon esclave : Fais cela, et il le fait».
Il parle ici des oeuvres; de méme le Seigneur a préparé de bonnes
oeuvres, afin que nous marchions en elles. Avons-nous le droit de les
choisir a notre convenance, de faire autre chose que ce que le Seigneur

nous dit de faire ? Ce serait pure désobéissance. Soyez certains que

toutes les «oeuvres mortes» des hommes, et les oeuvres inutiles de

tant de chrétiens, n’ont pas d’autre source que l'insoumission a I’auto-

rité du Seigneur Jésus Christ.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Le bon état des saints de Thessalonique dépendait donc, non seu-
lement de leur intimité filiale avec Dieu le Pére, mais aussi de leur obéis-
sance au Seigneur Jésus Christ. Dés qu’ils eurent réalisé les deux rela-

tions dont nous venons de parler, leur vie chrétienne prit un dévelop-

pement si admirable que I'apotre rendait graces a Dieu pour eux tous.

La connaissance de Dieu le Pére et du Seigneur Jésus Christ dirigeait,

pour ainsi dire, toute leur existence et leur vie ne souffrait pas de mé-

lange avec le monde, ni ne se contentait d’'une profession extérieure.

N’oublions pas que notre activité chrétienne peut souvent n’étre

gu’une habitude qui trompe les autres et nous-mémes sur sa valeur

morale. En écrivant a I'assemblée d’Ephése dans I'’Apocalypse, 'apotre
Jean fait mention de ses oeuvres, de son travail et de sa patience. Toutes
ces choses existaient, mais par_habitude et sans liaison avec leur

source. Je compare souvent cet état au cerceau que les enfants font
mouvoir avec une baguette. Quand cette derniere cesse de frapper le
cerceau, il continue a rouler un certain bout de chemin par I’"habitude
qui suit une impulsion donnée, mais, apres quelgue temps, il chancelle

et tombe. Ainsi la foi, 'amour et I'espérance sont I'impulsion de I'acti-
vité chrétienne, mais cette impulsion elle-méme a son origine dans
notre relation avec Dieu le Pére et avec le Seigneur Jésus Christ. La con-

naissance de ces personnes divines remplissait le coeur des Thessaloni-
ciens de foi, d’espérance et d’amour, établissant une liaison constante

entre leurs relations et leur témoignage.

Appliquons-nous a connaitre ces bénédictions si simples, si faciles

a réaliser. Il suffit pour cela que nos coeurs aient trouvé leur objet dans

Celui auquel nous appartenons si entierement que nous n’avons plus

aucun droit quelcongue de faire notre volonté dans ce monde.

Le moyen de la conversion

Je désire vous entretenir aujourd’hui de la Parole comme étant le

moyen de la conversion des Thessaloniciens. Ce chapitre 1 ne nous



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at24-Jeremie.htm#at24_15

montre pas toute I'importance de la Parole, car son domaine s’étend

bien au dela du champ de I'évangélisation et n’a, de fait, pas de limites,

mais nous voyons ici son importance capitale pour la conversion des

ames. En effet, aucune conversion n’a lieu par un autre moyen ; sans la

Parole, la conscience n’est pas atteinte, la vie et le salut sont lettre

morte pour le pécheur. Cette vérité ressort d’'une maniére remarquable

dans notre chapitre, mais vous trouvez au chap. 2:13, pourquoi la Parole

avait tant d’importance aux yeux des Thessaloniciens : lls I’avaient re-
cue, de la maniére la plus absolue, comme inspirée de Dieu. Elle n’était

pas pour eux une parole d’homme, pas méme la parole d’'un apotre ex-
cellent et digne de foi, dans lequel ils avaient la plus grande confiance.
La théologie de nos jours répand partout cette fatale erreur au sujet de
I'inspiration. Demandons-nous si I’apotre Paul I'envisageait de méme. Il
dit : «Ayant recu de nous la parole de la prédication qui est de Dieu,

vous avez accepté, non la parole des hommes, mais (ainsi qu’elle I’est

véritablement) la parole de Dieu». Voila ce qu’était pour eux la parole

sortie de la bouche de I'apotre ; elle était véritablement la parole de

Dieu. Paul, son histoire le montre, n’était pas toujours inspiré, mais il
I’était pour présenter la Parole aux Gentils. S’agissait-il, a Thessalo-
nique, des Juifs, il discourait avec eux d’apres les Ecritures, et les Juifs

de Bérée examinaient les Ecritures pour controler par elles la parole de
Paul. Il se servait de la parole inspirée de I’Ancien Testament pour les
convaincre, mais il n’en était pas absolument de méme de son ministere
parmi les Gentils de Thessalonique. Ils pouvaient, sans doute, trouver

dans les Ecritures la preuve que Jésus était le Christ, mais la parole ins-
pirée de I'apdtre réclamait aussi leur foi, car elle complétait les Ecri-

tures en leur donnant une espérance que I’Ancien Testament ne con-

tenait pas. Aujourd’hui la_Parole est compléte ; il n’est plus besoin de

I'inspiration pour la communiquer, quoiqu’elle soit toujours transmise
par le Saint Esprit et recue par le Saint Esprit, mais, possédant au-
jourd’hui les Ecritures dans toute leur plénitude divine, nous n’avons

pas d’autre autorité a laquelle il nous faille nous soumettre, tandis que

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

les Thessaloniciens avaient recu directement la_parole inspirée de
I’apbtre comme étant véritablement la parole de Dieu.

L’évangélisation ne leur avait pas apporté des impressions ou des

émotions comme cela se rencontre beaucoup de nos jours. Soyez cer-
tains que si vous recevez I'Evangile de cette maniére, I'effet s’en effa-
cera biento6t. La parabole du semeur nous instruit sur ce point. Il faut
que la Parole pénétre dans le coeur et la conscience avec le caractére
du Dieu vivant dont elle émane, qu’elle soit recue comme une Parole

qui apporte a I’ame la vie éternelle. Il suffit pour cela de la recevoir

comme ce qu’elle est véritablement, la parole de Dieu. Les freres qui

annoncent I'Evangile ont tous fait cette expérience. Une seule parole

des Saintes Ecritures, qui ne sont pas autre chose, notez-le bien, — car

les rationalistes de nos jours vous affirment le contraire — que la parole
de Dieu, apporte la vie a I’dme qui la recoit. Nulle parole au monde, ne

peut avoir une analogie quelconque avec elle ; aucune parole humaine,

quelque éloquente qu’elle soit, ne sera jamais une parole vivante, pro-

duisant la vie, une vie qui nait, qui est engendrée par elle dans I’ame.

Si nous demandons comment la Parole doit étre présentée pour
produire ce résultat, 'apotre nous répond : «Notre évangile n’est pas
venu a vous en paroles seulement, mais aussi en puissance, et dans

I’Esprit Saint» (1:5). La Parole ne peut étre appliquée aux besoins des
ames que par lui. L’Esprit est I'archer qui de sa fleche perce de part en

part la conscience, seul organe par lequel un pécheur puisse étre at-

teint. L'apotre ne se servait pas d’un autre moyen. Il ne faisait appel ni

aux émotions, ni a l'intelligence, ni a la raison, ni a la sagesse humaines,

car elles n’avaient aucune valeur a ses yeux ; il présentait la parole de

Dieu par I'Esprit Saint, avec une plénitude d’assurance. Nous avons tous

fait cette expérience au moment ol nous avons regu I'évangile. La pa-
role de Dieu est venue a nous avec une autorité sans réplique. Quand

le Seigneur, la Parole faite chair, enseignait les hommes, il ne le faisait
pas comme les docteurs de la loi et les Pharisiens, mais avec autorité.




L’apo6tre parlait avec |la méme autorité, seulement elle n’était pas inhé-

rente a sa personne, mais a celle du Saint Esprit qui, par la bouche de

Paul, apportait la Parole aux ames. De plus, Paul présentait, comme des

réalités, les choses gu’il connaissait pour lui-méme, et qui faisaient sa

joie, sa force et son bonheur. Il les avait vues avec les yeux de la foi,

aussi avait-il, pour en parler, une «grande plénitude d’assurance». Les
Thessaloniciens avaient recu la Parole de la méme maniére (v. 6). Par le
Saint Esprit, elle avait développé sa puissance dans la prédication ; eux

I’avaient recue par le Saint Esprit, et elle avait produit dans leurs dames

ce gu’elle produit chez tous ceux qui la recoivent : la joie de I'Esprit

Saint.

Connaissons-nous cette joie ? Quand nous nous sommes trouvés,
lors de notre conversion, en contact avec les Ecritures, je pense que
tous, sans exception, nous en avons éprouvé de la joie. Mais, cette pre-
miere période passée, est-ce que notre coeur s’épanouit chaque fois
qu’il se trouve en contact avec les Ecritures, et découvre-t-il, par le Saint
Esprit, quelque nouveau trésor dans ces richesses inépuisables ?

Une grande cause d’humiliation pour nous, chrétiens, est que, nous
étant laissés entrainer, souvent d’une maniere insensible, du coté du

monde, la Parole a perdu de sa saveur pour nos ames. On se réveille

parfois, on se dit: Ou suis-je ? alors que, ne s’en doutant pas, l'on
n’était plus dans le méme milieu qu’auparavant. Nos coeurs, s’étant

laissé gagner par le monde, la Parole avait été négligée. Nous ne pou-

vons assez répéter a ceux qui sont jeunes dans la foi : Nourrissez-vous
de la parole de Dieu ; qu’elle remplisse vos moments de loisir. A quoi
occupez-vous ces moments-la ? Est-ce a lire la Parole ? Goltez-vous,
chers jeunes freres et soeurs, le sel de la parole de Dieu ? Quant a moi,

j’ai fait, hélas | de nombreuses expériences au cours d’une longue vie
chrétienne et je puis dire ce que c’est d’étre attiré par les «choses qui

sont dans le monde» ; car il n’est pas dit seulement : «N’aimez pas le
monde» ; — il pourrait nous arriver a tous de ne pas l'aimer — mais :

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

«N’aimez pas les choses qui sont dans le monde». C’'est la peut-étre
notre plus grand danger. A ne parler que des lectures, du moment

gu’elles sont sans une relation directe ou indirecte avec la connaissance

de la Parole, elle nous font perdre le sel de cette derniére ; nous la

trouvons insipide, et n’y découvrons plus rien ; notre trésor ne s’accroit

plus d’aucune des choses qui remplissaient notre coeur de joie. Alors,
au cas ol notre conscience ne serait pas déja endurcie, elle se réveille ;
nous nous humilions devant Dieu, confessant nos péchés, puis nous re-
venons a la Parole en abandonnant les lectures qui nous avaient attirés.
Tout a coup les Ecritures ont retrouvé leur sel, car elles ne I'avaient

perdu que pour nous. Méme son amertume nous devient chére et a,

dans notre bouche, le goit du miel.

Il faut donc, pour que les Ecritures aient une saveur réelle, que

nous soyons séparés des choses qui sont dans le monde ; mais, en outre,

il est nécessaire que nous vivions, par la priére, dans une humble dé-

pendance de Celui qui seul peut nous enseigner. L’étude de |la Parole

est bonne, mais I’étude seule n’en découvrira jamais les trésors. Avec la

priere, il faut, pour I'aborder, I'enseignement du Saint Esprit. Lui seul

sonde toutes choses, méme les choses profondes de Dieu. Par lui, la bé-
nédiction abonde. Combien elle serait plus sensible, combien de ri-
chesses nouvelles viendraient s’ajouter aux anciennes, si_tous nos
coeurs abordaient la divine Parole de cette maniére ! Soyez persuadés

gue, si vous en étiez nourris, il serait impossible que de I'abondance de
votre coeur, votre bouche ne parlat pas. Dieu veuille qu’il en soit ainsi !
Ne nous contentons pas méme de I'étude de la Parole ; ayons faim
d’elle, comme le prophete Jérémie. Apprenons a l'apprécier comme les
Thessaloniciens. Elle leur avait apporté la_ connaissance de Dieu, celle

de I'amour du Pére, celle de Jésus Christ, I’espérance de sa venue et

I’assurance d’une pleine délivrance pour I’avenir ; aussi I'avaient-ils re-

cue avec la joie de I'Esprit Saint.

Le but de la conversion




Aprés avoir parlé, I'autre jour, du moyen de la conversion, nous
trouvons encore, dans ce chapitre premier, son but et ses fruits. Il est

tres important que nous sachions pourquoi Dieu nous a convertis, quel

était son but en agissant dans nos coeurs par sa Parole, et c’est ce dont
je voudrais vous entretenir ce soir. Ce but était-il seulement de nous

sauver ? Les versets de notre chapitre, qui nous en parlent d’une ma-
niére si sérieuse et si intéressante, ne nous disent rien de semblable. En
voyant combien ces premiers chrétiens avaient répondu au but de

Dieu, nous sommes obligés de nous poser cette question : Y réponds-
tu toi-méme ? Rien ne nous juge davantage. Dieu place les Thessaloni-
ciens devant nous comme des modeéles de personnes qui répondaient

au but de leur conversion. Les apotres, dépositaires de dons particuliers

du Seigneur, n’étaient pas seuls des modéles ; ces simples enfants de

Dieu, plus ignorants que nous sur une quantité de points, mais qui
avaient recu avec joie la Parole présentée a leurs consciences par I'Es-

prit Saint, étaient devenus des témoins de Dieu et du Seigneur Jésus

dans ce monde. L'apotre leur dit : «Vous étes devenus nos imitateurs

et ceux du Seigneur... de sorte que vous étes devenus des modéles

pour tous ceux qui croient» (v. 6, 7). Les croyants pouvaient se diriger
d’apres le témoignage des Thessaloniciens, mais, de plus, le monde lui-
méme avait été le spectateur de ce témoignage : «En tous lieux, votre

foi envers Dieu s’est répandue, de sorte que nous n’avons pas besoin
d’en rien dire» (v. 8). Pourquoi ces simples chrétiens, qui venaient de
naftre a la foi, étaient-ils devenus des modeles ? Parce qu’ils étaient les
imitateurs de I'apotre et ceux du Seigneur. lls avaient eu devant les yeux

le témoignage si remarquable de Paul, venu dans la plénitude de I’Esprit

Saint, pour les mettre en rapport avec le Seigneur Jésus par la Parole ;

ils avaient appris par lui a Le connaitre et étaient devenus, par son té-

moignage, des imitateurs, une copie de Jésus Christ. Quand la Parole

nous a révélé cette personne et que nous I'avons recue et vue par la foi,
nous avons besoin de la suivre et de marcher dans ce monde de ma-

niére a la faire connaitre. La conversion nous sort toujours du monde

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

pour nous amener dans le chemin de Christ. Qu’est-ce donc qu’un chré-

tien qui ne rend pas témoignage a Christ et ne marche pas a sa suite ?

Les hommes peuvent-ils distinguer qu’il est un chrétien, s’il marche
comme eux ?

Ce qu’est la conversion

Mais, direz-vous, quel est donc le but de la conversion et en quoi

consiste ce témoignage ? En deux choses que vous trouvez aux versets

9 et 10. Les Thessaloniciens s’étaient tournés des idoles vers Dieu et

c’est en cela que consiste la conversion. lls avaient tourné le dos a ce

qu’ils adoraient auparavant et porté leurs regards vers Dieu.

Le 1°" but de la conversion

Mais le premier but de leur conversion était de servir le Dieu vivant

et vrai. C'est la ce qui, de prime abord, paraissait aux yeux des hommes
et constituait le témoignage de ces chrétiens. Naturellement, les Thes-
saloniciens avaient trouvé pour eux-mémes, par la conversion, un objet
infiniment plus béni que leur service ; ils avaient trouvé le Pere. Telle

était, comme nous I'avons vu l'autre jour, la relation dans laquelle la

conversion les avait introduits, mais le monde n’en savait rien. |l savait

seulement gu’ils avaient abandonné leurs dieux pour servir un Dieu que

ces paiens ne connaissaient pas, le Dieu vivant et vrai. Les idoles étaient

devenues pour eux des dieux morts, des dieux de mensonge, et leurs
compatriotes idolatres pouvaient dire d’eux : Ils prétendent connaitre
un Dieu vivant, un Dieu qui, pour eux, est le vrai Dieu.

Mais gu’est-ce donc que ce Dieu de vérité ? Placés devant Lui nous

apprenons d’abord a connaitre la vérité sur notre état. Le pécheur com-

mence toujours par 13 ; il apprend qu’il est un pauvre étre souillé et
perdu et qu’il a besoin d’un Sauveur ; il comprend que le Dieu saint a
en horreur le mal et ne peut le supporter. Mais ce Dieu qui lui révele la

vérité de sa condition désespérée, lui révele aussi la vérité de Son




propre caractére : |l est le Dieu d’amour qui, en donnant son Fils, a fait

tout ce qui était nécessaire pour amener un pécheur a Lui.

Or ce Dieu vrai est aussi un Dieu vivant, ayant la vie en Lui-méme

et voulant la communiquer : «ll nous donne la vie éternelle».

Si I'on a appris a le connaitre ainsi, I'on comprend gu’il faut servir

un tel Dieu et répondre au but qu’il s’est proposé en nous rachetant.

Jusqu’alors les Thessaloniciens avaient servi les idoles, images de leurs
propres mauvaises passions, lI'une représentant I'argent, |'autre le vol,
I'autre la corruption de la chair, etc. Ainsi, en adorant leurs idoles, ils
rendaient culte a tout le mal qui était dans leur propre coeur et ser-
vaient, avec leurs passions, Satan qui les avait allumées. Du moment
que, tournant le dos aux idoles, ils étaient sortis de cet esclavage, ils
avaient trouvé un Dieu gui méritait d’étre servi sans réserve.

Tout est pratique dans la vie chrétienne. Les dogmes sont une
chose précieuse, mais seulement en tant qu’ils ont une valeur pra-

tique ; au cas contraire ils seraient sans valeur. A quoi bon connaitre
Dieu comme le Dieu vivant et vrai, si je ne le sers pas ? Les démons le
connaissent aussi comme tel, et ’'homme peut savoir que Dieu est vi-
vant et vrai tout en étant un réprouvé. En se révélant ainsi a ceux qu’il

sauve, Dieu veut étre servi par eux.

Le 2™ but de la conversion

Il a encore un second but en nous convertissant, c’est que nous at-

tendions «des cieux son Fils, qu’il a ressuscité d’entre les morts». Ce

chapitre ne nous donne pas les détails de la vérité quant a la venue du
Seigneur Jésus. Si les Thessaloniciens savaient bien des choses, comme
on le voit dans cette épitre, il y en avait un grand nombre aussi qu’ils
ignoraient, et cette ignorance portait précisément sur les circonstances

de la venue de Christ. IIs ne savaient pas comment il viendrait, quel rap-

port le sort de leurs fréres endormis et leur résurrection auraient avec
Sa venue, quels événements I'accompagneraient ; toutes ces choses ne

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

leur furent révélées que dans le cours de cette épitre ; mais un fait était
certain pour eux : Le Seigneur allait venir ; ils I'attendaient et répon-

daient ainsi au but de Dieu quand il les avait convertis. Cette attente
avait produit dans leur vie des résultats tout a fait remarquables : elle

les avait détachés de tous les liens qui auraient pu les retenir ici-bas. lls

attendaient a chaque instant le Seigneur. Comment il viendrait, ils n’en

savaient rien encore, mais leur coeur était attaché au Sauveur qu’ils

avaient appris a aimer et ils se réjouissaient de le voir. C’était |a leur

espérance et ils n’en avaient pas d’autre.

Je suis tres occupé ces jours de cette pensée et j'espére que nous
le sommes tous : Le Seigneur vient ! On découvre aujourd’hui dans le
monde des symptomes précurseurs de cette venue. C'est comme un
vent frais qui souffle, non pas dans la chrétienté, mais parmi les

croyants qu’il réveille, ranime et rafraichit : Le Seigneur vient !

Les signes précurseurs des temps annoncés par la prophétie s’ac-
centuent de plus en plus et nous font penser que cette venue, qui nous
délivre de la colere a venir, ne peut tarder. Mais le signe le plus frappant
peut-étre des temps de la fin est que cette vérité, si combattue quand
Dieu nous l'avait confiée comme faisant partie de Son témoignage, de-
vient tout a coup, depuis le début de la bataille des peuples, comme un

cri de ralliement parmi les chrétiens. On écrit, on publie des volumes au

sujet de la_venue actuelle du Seigneur. Elle est présentée sans altéra-

tion, dans son exactitude scripturaire, sans les mille réticences par les-
quelles Satan avait, depuis tant d’années, cherché a I'annuler. Cela
donne beaucoup a réfléchir. Il faut, quand le Seigneur viendra du ciel,
gu’il trouve sur la terre un peuple réuni pour I’attendre. Le désir de ré-

unir les enfants de Dieu, sur la base de la grande vérité de I'Unité du
corps de Christ, n’a été gu’une misérable défaite, et les brebis du Sei-
gneur, faisant partie de I'Eglise, sont plus dispersées aujourd’hui que

lorsqu’ll venait ici-bas rassembler les brebis errantes d’Israél. L’espoir

de réunir de nouveau les enfants de Dieu sur ce terrain-la s’est trouvé



illusoire, sans, du reste, que cette faillite change rien a la précieuse vé-
rité qui fait partie du témoignage chrétien pour le temps actuel. Mais il
reste encore une ressource et nous ne doutons pas qu’elle ne devienne
efficace. Ce cri : Le Seigneur vient ! peut réunir et réunira, ne fat-ce que

pour une semaine, un jour, une heure méme, les chers enfants de Dieu.

Ils seront sortis du monde, sortis de leurs sectes coupables et stériles,
de leurs mille partis misérables qui ont déshonoré le Seigneur et son
Assemblée, pour répondre au cri de minuit ; ils rallumeront leurs lampes
pour escorter I'Epoux. Oui, ’Epoux vient, sortons a sa rencontre ! N’ou-
blions pas que le second but de Dieu en nous convertissant est que nous

attendions des cieux son Fils, qu’il a ressuscité d’entre les morts !

L’apotre ajoute : «Qui nous délivre de la colére qui vient». Il ne dit
pas : «Qui nous délivrera». Jésus, que nous attendons, vient dans le ca-

ractere de Libérateur. Son attente, pour nos ames, n’est que parfaite

joie et éternelle délivrance. Dans ce moment méme ou nous |'attendons

des cieux, nous savons, avec une certitude absolue, que la colére a venir

ne pourra jamais nous atteindre.

Tel était le but de Dieu dans la conversion des Thessaloniciens.

Nous verrons qu’ayant répondu a ce but, leur activité chrétienne s’était
développée en fruits magnifiques et que rien ne manquait a leur vie pra-
tique. Les fruits de la conversion seront donc le sujet de notre prochain
entretien.

les fruits de la conversion

1! I’oeuvre de foi

Au début de ce chapitre premier, I'ap6tre rend graces pour les

fruits que la conversion des Thessaloniciens avait produits. Il ne rend

pas graces, comme dans la seconde épitre (2:13) de ce que Dieu les avait
choisis «pour le salut, dans la sainteté de I’Esprit et la foi de la vérité» ;
une telle oeuvre dépendait entierement de la grace de Dieu et la res-
ponsabilité chrétienne n’y entrait pour rien. Alors que, dans la seconde

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

épitre, un certain déclin commencait a se montrer au milieu d’eux,
I’'apbtre pouvait néanmoins toujours rendre graces a Dieu pour I'oeuvre
merveilleuse qu’il avait accomplie a leur égard et dont la valeur ne pou-

vait étre affaiblie par I'infidélité de I’lhomme.

C’est donc pour l'état pratique des Thessaloniciens que I'apbtre

rend ici graces a Dieu. Il semblerait logique que I'apbtre elt changé
I'ordre de ce chapitre et e(it commencé par le moyen et le but de Ia
conversion pour n’en décrire les fruits qu’en dernier lieu, mais cette in-
terversion nous aurait privés d’un grand enseignement. Si ’homme, en

général, ne se soucie pas de porter du fruit pour Dieu, si le chrétien se

contente facilement de ne porter gu’un fruit incomplet, sans saveur et

sans maturité, Dieu nous fait savoir que c’est précisément aux fruits

gue Lui regarde, et que sa conduite envers nous dépend de la maniére

dont notre vie pratique répond a la grace qu'’il nous a faite. Comme un

bon jardinier, son premier but est d’obtenir, des sarments qu’il a gref-

fés sur le cep, une récolte. Il les émonde si leur produit est insuffisant,

mais il 6te et brdle tout sarment qui ne porte pas de fruit (Jean 15:1, 2,
6). De méme le figuier stérile ne doit pas occuper inutilement la terre :
si tous les soins du vigneron ne produisent aucun résultat, il sera coupé
et détruit (Luc 13:6-9).

La place que ce passage occupe ici est donc d’une grande impor-

tance pour nous. Elle est en premier lieu une exhortation solennelle a

n’étre pas stériles pour Dieu et a ce que notre vie pratique corresponde

aux graces qu’il nous a départies.

Chez les Thessaloniciens, I'arbre, étant un arbre de vie, portait

beaucoup de fruits et méme diverses sortes de fruits (Apoc. 22:2). Nous
allons les énumérer, mais auparavant, notons un caractére commun a

tous ces fruits divers.

Le Seigneur Jésus était l'objet de toute I'activité spirituelle des

Thessaloniciens (*). Si la foi, I'amour et I’espérance étaient la source de


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_13
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt27-Apocalypse.htm#nt27_22

toute leur vie pratique, cette source elle-méme avait son origine, son

centre et sa puissance en Jésus Christ. Ils réalisaient ce qui est dit au

Psaume 87:7 : «Toutes mes sources sont en Toi».

(*) Les mots «de notre Seigneur Jésus Christ, devant notre Dieu et
Pére» se rapportent aussi bien a «I’oeuvre de foi» et au «travail
d’amour» qu’a la «patience d’espérance».

Mais leur vie entiére se passait «devant notre Dieu et Pére». Les
relations de ces jeunes chrétiens avec leur Pere étaient si intimes, si pré-

cieuses pour leur coeur, que tous leurs actes se faisaient en Sa pré-

sence, dans Sa communion et avec le but de Lui étre agréables.

Hélas ! bien vite ce bel ensemble de I’activité chrétienne, avec ses

ressorts et ses motifs, s’est affaibli et il n’est en fin de compte resté dans

'Eglise (nous ne parlons pas du témoignage individuel) qu’une activité

dénuée de toute puissance, représentée par I'état de I'Eglise d’Ephése

en Apoc. 2:2-6. Ce que I'on nomme les trois vertus théologales n’était
plus la source du témoignage pratique de I’Assemblée. Il n’en était pas
ainsi des Thessaloniciens. |l était impossible que leur foi, ayant trouvé

un objet captivant et d’un intérét supréme dans la personne du Sau-

veur, plt rester stérile ; elle portait des fruits bénis et se manifestait

aux yeux de tous dans chaque circonstance de leur vie. Leur coeur était
rempli de 'amour de Christ pour eux, aussi déployaient-ils les plus

grands efforts dans leur travail d’amour pour le Seigneur Jésus. C'est ce
que la Parole appelle le premier amour : la connaissance de I’'amour de

Christ, produisant dans nos ames l‘lamour pour Lui. Leur espérance ne

pouvait s’adresser qu’a Christ. C'était méme de ces trois vertus la seule
qui ne pat s’occuper d’aucun autre objet. L'oeuvre de foi, le travail

d’amour s’adressent a un cercle tres étendu de personnes ; la patience

d’espérance ne peut s’adresser qu’a Jésus seul, venant du ciel pour

nous recueillir aupres de Lui.

Demandons-nous d’abord ce qu’est l'oeuvre de foi. Ce n’est pas

chaque oeuvre de foi en particulier, mais toutes ces oeuvres réunies en

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

un faisceau : en un mot, I'ensemble de I’activité de la foi, dont les divers

actes sont multiples. On n’en finirait pas si I’on voulait, d’apres la Parole,
les citer tous. Prenons I’exemple d’Abraham, le pere des croyants, chez

lequel la foi s’est montrée pratiquement d’une maniere tres compléte,
comme sa vie en est la preuve. Ouvrons le chap. 11 de I'épitre aux Hé-

breux. Ce chapitre ne nous donne pas une définition de la foi — car la
foi n’est autre chose que I'acceptation du témoignage que Dieu a rendu
au sujet de son Fils — mais il nous montre lactivité de la foi. Cette ac-

tivité a pour point de départ et pour premiére manifestation l'obéis-

sance. Ah | puissions-nous savoir que le premier pas dans la carriere de

la foi, c’est d’obéir quand Dieu a parlé — et il nous parle dans les Ecri-

tures. Chaque partie de ce Livre nous impose l'obligation d’y obéir. Si

nous abordions la parole de Dieu avec cette pensée, des bénédictions

sans nombre en seraient la conséquence ; nous n’en lirions pas un cha-

pitre sans nous demander: Comment y obéirai-je ? Abraham obéit
donc, sort de son pays et de sa parenté, et entre dans le pays de la pro-

messe : ce sont les deux premiéres oeuvres de sa foi. Puis il y demeure ;

c’est la troisiéme. Il y demeure comme dans une terre étrangére ou il
vit en pelerin, sans un lieu qui lui appartienne. Le résultat est pour lui

une bénédiction immense. Les yeux de sa foi nayant aucun objet sur

lequel se reposer ici-bas, se levent vers le ciel et y voient une cité qui a

des fondements, dont Dieu est I'architecte et le fondateur. Sa foi s’y at-
tache. Nous connaissons mieux que lui ce gu’est la nouvelle Jérusalem ;

nous en savons toutes les splendeurs dont le détail ne lui était pas ré-
vélé, mais en jouissons-nous comme sa foi en jouissait ? Pour qu’il en

soit ainsi, il faut que, semblables a lui, nos coeurs ne soient pas partagés

entre la terre et le ciel. Maintenant Dieu lui fait des promesses que sa

foi saisit. Elles sont toutes concentrées sur une seule téte, sur un fils
unique, son Isaac. Une postérité nombreuse comme les étoiles des cieux
sortira de cet enfant. La joie d’Abraham est a son comble. Mais un jour,
Dieu lui dit : Va a Morija ; tu y offriras ton Isaac en holocauste. Que

devait étre un tel ordre pour son coeur de pere ! Abraham ne fait pas



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at19-Psaumes.htm#at19_3_87
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt27-Apocalypse.htm#nt27_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_11
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_11

une objection, il ne supplie pas Dieu de I'épargner ; on ne le voit ni pleu-
rer, ni se lamenter, ni passer dans le deuil ses jours et ses nuits. Par la

foi, il accepte sans hésiter ce sacrifice. Il dit seulement: «ll y sera

pourvuy, car sa foi ne doute pas de la promesse de Dieu et laisse a Dieu

le soin de I’accomplir. Puisqu’il m’a dit : Je te donnerai en Isaac une pos-

térité, il faut, pense-t-il, que je la recoive en résurrection. Abraham

ajoute une nouvelle oeuvre a ses oeuvres de foi, se rend a Morija et en

rapporte la promesse de Dieu quant a Christ.

Consultons maintenant la Genése : nous y apprendrons encore
beaucoup de choses sur I'oeuvre de foi d’Abraham. Prenons le chapitre
13. Il nous arrive souvent de ne pas choisir le chemin de Dieu et nous

avons alors a traverser de pénibles expériences. Ainsi Abraham choisit

-

I’'Egypte, mais il apprend bientot que ce choix n’est pas une oeuvre de

foi, aussi, au retour, il ne descend pas dans la plaine du Jourdain. Il dit a

Lot : Choisis, toi ; je m’en remets a Dieu, et cette oeuvre de foi trouve

une abondante rémunération spirituelle. Au chapitre 14, un ennemi
puissant emmene prisonnier le neveu d’Abraham. Ce dernier n’a que
guelgues hommes a opposer a cette armée nombreuse. Il n’hésite pas,
car il agit par la foi. Aprés avoir renoncé par la foi a s’établir dans le

monde, il combat par la foi, remporte la victoire et délivre son frére.

Arrivé a Sodome, Melchisédec vient au devant de lui, car Dieu vou-
lait le fortifier, aprés sa victoire, afin de le rendre capable de résister par
la foi aux ruses de I'ennemi. Le roi de Sodome lui offre de grands biens ;
il répond : Je ne recevrai rien de toi. Il compléte ainsi son oeuvre de foi,

et ’achéve sans aucune hésitation. Il avait refusé de choisir et refuse
maintenant de rien recevoir du monde.

Je ne vais pas plus loin, car on pourrait continuer longtemps en-
core. J'ajouterai cependant que |'oeuvre de foi d’Abraham se montre
aussi quand il s’agit de sa famille et je trouve cela tres important. Toutes
ses expériences dans le chemin de la foi lui font désirer que son Isaac

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

suive le méme chemin de séparation en s’unissant étroitement a la fa-
mille de la foi. Cela nous humilie quand nous pensons a nos familles.
Avons-nous eu assez d’énergie de foi pour que tous les notres s’enga-

gent dans la méme direction ? Si nous la suivons nous-mémes fidele-

ment et sans broncher, soyons certains que nous trouverons chez nos
enfants des coeurs disposés, comme celui d’lsaac, a y marcher.

«Me souvenant sans cesse de votre oeuvre de foi». Nous venons

de voir celle d’Abraham, mais nous pourrions, a bon droit, considérer
celle de beaucoup d’autres serviteurs de Dieu. Dés sa conversion,
I’ap6tre Paul nous en fournit I’'exemple admirable. Nous trouvons, bien
mieux encore, ’exemple du Seigneur Jésus lui-méme. Lui, a accompli

du commencement a la fin, sans faiblesse et sans lassitude, I'oeuvre de
foi, une oeuvre absolument compléte, un ensemble parfait auquel il ne
reste rien a ajouter, aussi est-il appelé le Chef et le Consommateur de

la foi : Celui qui est arrivé, sans une défaillance, jusqu’a I'extréme li-
mite de I’activité de la foi. Dans I’histoire d’Abraham, méme dans I’his-
toire de I'ap6tre Paul, nous rencontrons plus d’une lacune ; mais com-
bien plus dans la n6tre ! Pour trouver le moyen d’accomplir, sans bron-
cher, I'oeuvre de foi, regardons a Jésus. Son oeuvre découlait d’une par-

faite confiance en Dieu. Disons a Dieu comme lui : «Je me suis confié

en toi !»

2! e travail d’amou;]

Le deuxiéme fruit de la conversion est appelé le «travail d’amour».

Le travail est lactivité dans le service. A peine convertis, les Thessaloni-

ciens étaient entrés au service de Dieu et s’y étaient donné beaucoup
de peine. Comme leur oeuvre avait la foi pour point de départ, le ressort
de leur travail était I'amour. L'amour se montrait de bien des manieres
diverses. En effet, I'amour des chrétiens n’est pas seulement I'amour

gui les unit les uns aux autres, lien délicieux, car celui qui a fait I'expé-

rience du service d’amour envers ses freres peut en parler comme de la
partie la plus précieuse de son activité. Mais notre travail d’amour


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at01-Genese.htm#at01_13
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at01-Genese.htm#at01_13
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at01-Genese.htm#at01_14

s’adresse aussi au monde, aux pécheurs. a tous les hommes, car le
cercle d’activité, dans lequel nous sommes introduits, est immense.
L’apdtre Paul, allant porter I’Evangile au monde, pouvait dire : «L’amour
du Christ nous étreint» ; amour qui n’était pas seulement son amour
pour Christ, mais celui de Christ lui-méme. Nous avons appris a con-

naitre I'amour, non pas en le contemplant dans nos coeurs, comme les

mystiques — pauvre contemplation que celle-la — mais nous avons vu,
dans la personne et I’oeuvre du Sauveur, I’amour divin dans sa perfec-

tion. Si I'amour du Christ, versé dans mon coeur par le Saint Esprit, est
descendu vers moi, il remonte de mon coeur vers Lui, comme vers son

objet ; j'aime Celui qui m’aime ; des relations d’amour mutuel existent
entre nous et c’est ce que la parole de Dieu appelle «le premier amour».

Mon ame, ayant appris a connaitre le Seigneur, se tourne vers Lui, ré-

ponse naturelle a ce que son coeur contient pour moi. Jésus est satisfait

de voir, chez ses bien-aimés, des sentiments qui répondent aux siens.
Cela est exprimé dans le prophéte Jérémie, au sujet d’Israél : «Je me
souviens de toi, de la grace de ta jeunesse, de I'amour de tes fiancailles,
guand tu marchais apres moi dans le désert, dans un pays non semé.
Israél était saint a I’Eternel, les prémices de ses fruits» (Jér. 2:2). N’ou-
blions pas que I'Eglise occupe une place bien plus intime encore dans le
coeur de Christ. Le Seigneur trouvait ses délices dans ceux qu’il avait
sauvés d’Egypte, rachetés, sanctifiés pour Lui; il voyait Israél paré de
grace, comme sa jeune épouse, et pouvait dire : «Que tes tentes sont
belles, 6 Jacob, et tes demeures, 0 Israél !» (Nomb. 24:5). Il versait son
amour sur son peuple comme la rosée de I'Hermon ; mais ce n’était pas
tout : «ll se souvenait de 'amour de ses fiancailles». Dans la fraicheur

délicieuse de cette relation, nouvellement établie, I'Eternel avait
trouvé, chez son Epouse, un amour qui répondait au sien. Alors, aucun
dévouement ne semblait impossible a sa bien-aimée ; les difficultés,
I'aridité du chemin, n’étaient rien pour elle ; le premier amour I'attirait
irrésistiblement aprés Lui : «Tire-moi : nous courrons aprés toi» (Cant.
1:4). Il en fut de méme aux premiers jours de I'Eglise : L’ardeur de

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

I’amour n’a pas quitté le coeur de I’Epoux ; ce coeur n’a pas changé, car

il est éternellement le méme, mais notre premier amour s’est bient6t
perdu ; notre affection s’est, hélas ! refroidie ; le coeur de I'Epouse a
changé ! Quel sujet d’humiliation pour nous ! Penser, qu’en présence
de I'amour de Christ, il n’y ait plus dans nos coeurs comme chez les

Thessaloniciens, ce travail du premier amour, ayant pour objet le Sei-
gneur Jésus, le service de ses bien-aimés et le désir de porter au monde
la bonne nouvelle de Sa grace, quelle triste constatation ! Le travail du

premier amour n’existe plus dans I'Eglise ; cependant ne soyons pas dé-
couragés, il existe. Ne le cherchons pas dans I’Assemblée, ou chez nos
freres, quelque dévoués qu’ils soient ; ce serait nous exposer a des dé-

ceptions. Cherchons-le dans la personne du Seigneur Jésus. Il dit lui-

méme : «Mon Pére travaille jusqu’a maintenant, et moi je travaille»

(Jean 5:17). Son travail d’amour a duré pendant toute sa vie ici-bas et
son activité, en parole ou en oeuvre, n’a pas eu d’autre caractére. Tous
ses miracles (sauf un seul, et pour cause) étaient des miracles d’amour ;

mais quand il dit : «Moi je travaille», il ne parle pas seulement de ses
miracles, mais de ce qu’il opere dans le coeur et la conscience des

hommes. Quand la femme pécheresse vient a lui, il ne fait pas de mi-

racle, mais travaille dans son coeur pour lui faire connaitre le pardon

de ses péchés et le salut, et pour que ce coeur lui réponde par un grand

amour. Quand la femme adultére lui est amenée, il accomplit son travail

d’amour en la soustrayant a la condamnation de Dieu et des hommes.

Quand Pierre dit : «Retire-toi de moi, car je suis un homme pécheur»,

c’est le fruit du travail d’amour dans sa conscience, afin qu’il puisse

recevoir la réponse: «Ne crains pas, dorénavant tu prendras des
hommes». Ce travail du Seigneur est une des grandes beautés des Evan-
giles. Des ses premiers pas dans ce monde, jusqu’a la fin, nous le trou-
vons, endurant tout, la soif, la faim, la fatigue, les insomnies, les soup-
cons, le mépris, la haine, pour accomplir son travail d’amour. Les souf-
frances physiques des hommes le remplissent de compassion, et il en a
le reméde, mais combien plus encore leurs souffrances morales sous



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at24-Jeremie.htm#at24_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at04-Nombres.htm#at04_24
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at22-Cantique_des_Cantiques.htm#at22_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at22-Cantique_des_Cantiques.htm#at22_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_05

I’esclavage de Satan, sous le poids du péché et de la mort ! Sa vie est
pleine de ce travail d’amour, mais comment en parler sans arriver a la

croix, au couronnement de son travail d’amour ici-bas ? C'est le «tra-

vail de son ame», dont il verra le fruit quand il aura les siens éternelle-

ment avec lui dans la gloire gu’il leur a acquise par son oeuvre. Alors son

travail cessera : «ll se reposera dans son amour» (Soph. 3:17). Regar-

dons a Lui, pour connaitre le travail d’'un amour qui surpasse toute in-

telligence, travail que sa vie, et sa mort, et sa sacrificature devant Dieu

nous révelent !

3! La patience d’espérance

Considérons maintenant le troisieme fruit de la conversion, «la pa-

tience d’espérance de notre Seigneur Jésus Christ».

Le mot patience implique toujours la souffrance. Etre patient, c’est
souffrir, sans chercher a y mettre fin, en vue d’un but que I'on désire

atteindre. Comme nous |’avons dit plus haut, I'amour, tout en s’alimen-
tant a la source qui est le coeur de Christ, se multiplie a I'infini et
s’étend, par sa nature méme, a toute sorte d’objets. Quand il s’agit de
I’espérance, nous trouvons exactement le contraire ; elle se concentre

sur un seul objet, Jésus Christ, parce que Lui seul est digne de la fixer.

Des milliers de chrétiens ignorent cette espérance ; ils ont I’espoir, sou-
vent peu certain a leurs yeux, d’étre avec Jésus dans le ciel, quand ils

mourront, mais toute autre est «I’espérance de notre Seigneur Jésus

Christ», ’attente de Sa venue, la certitude qu’ll vient lui-méme en per-

sonne, lui, le Fils de Dieu, pour nous ravir aupres de lui. L’apotre et les

Thessaloniciens considéraient tout obstacle a leur espérance comme

méprisable. Il est dit, dans I'épitre aux Hébreux: «Nous qui nous
sommes enfuis pour saisir I’espérance proposée». Comme les Thessa-

loniciens, ayant échappé au jugement, n’avaient qu’une pensée : at-

tendre le Seigneur Jésus, les Hébreux n’avaient qu’un but : I’atteindre

dans le sanctuaire ou il les avait devancés.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Les temps néfastes que nous traversons nous ouvrent un vaste
champ pour le travail d’amour, mais aussi pour la patience d’espérance.

Le sentiment des jugements de Dieu sur le monde nous pousse a ne dé-

sirer qu’une chose : Que le Seigneur compléte, par ces calamités, le
nombre de ses élus, afin que puisse arriver le moment de Sa venue.
Nous n’attendons point le rétablissement de la paix sur la terre, ni
méme, a la fin de tant de deuils et de douleurs, un temps de repos du-
rable dans ce monde. Non, le Seigneur nous dit : «Je viens bientot». S'il

le faut, supportons patiemment d’autres épreuves dans I’espérance de

son prochain retour.

Mais n’oublions pas que, si nous voulons connaitre la «patience
d’espérance», nous la trouvons parfaite dans notre Seigneur glorifié, a

la droite de Dieu. Il attend patiemment. Il dit a Philadelphie : «Tu as

gardé la parole de ma patience» ; il attend que le Pére donne un signe,
connu de Lui seul, qui permette a Jésus de se lever de son trone et de
venir au devant des siens sur les nuées. Il n’a qu’un désir : avoir son
Epouse aupreés de Lui. Voici dix-neuf siécles qu’ll attend le moment ou

il pourra «s’égayer en elle avec chant de triomphe». Il loue Philadelphie

(et Dieu veuille qu’il nous loue aussi) de ce gu’elle a la méme espérance,

la méme patience que Lui, patience qu’elle a puisée dans sa Parole.

Bien-aimés, désirons-nous sa venue, de la méme maniére que Lui désire
nous avoir avec Lui pour toujours ?

Chapitre 2 — Comment retrouver le premier amour

Nous avons vu I"autre jour que I'Eglise n’a pas mieux gardé son pre-
mier amour qu’lsraél ne I'avait fait. En vertu de son infidélité, la me-
nace : «J’ oterai ta lampe de son lieu», prononcée dans I'’Apocalypse sur
I’Eglise_d’Ephése, sera slirement exécutée sur I’Eglise responsable.

Cette derniere prendra fin, sera vomie de la bouche du Seigneur, puis

détruite, alors que tous ses éléments vivants, ’Eglise corps de Christ,

épouse de Christ, auront été recueillis dans la gloire.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at36-Sophonie.htm#at36_03

La pensée d’une restauration, d’une reconstruction de I'Eglise res-
ponsable ici-bas, est entierement antiscripturaire. Elle ne sera pas réé-
difiée ; toute son histoire se terminera par |'apostasie finale de la pro-

fession chrétienne.

Cependant la Parole nous montre qu’au milieu de cet état de ruine,
conséquence inévitable de I'abandon du premier amour, un Résidu fi-
déle, que nous voyons se former a Thyatire — «les autres qui sont a

Thyatire», les seuls gue Jésus approuve — rendra témoignage au Sei-

gneur jusqu’a sa venue. Sans que «le premier amour» soit réalisé par

ce Résidu, comme il I'était au commencement, nous trouvons chez lui
(Apoc. 2:19) «un amour» plus précieux et plus prés de sa source que «le

travail» d’Ephése ; «une foi» qui, s’adressant directement a Christ, a
plus de valeur que «les oeuvres» d’Ephése. Toutefois, a Thyatire, «la
patience» n’est pas plus «la patience d’espérance» qu’elle ne I'était a

Ephése. Cet état de Thyatire montre donc le Réveil incomplet d’'un Ré-

sidu au milieu du déclin, mais un réveil dont le Seigneur tient compte,

en promettant sa venue et la possession de I’Etoile du matin (v. 28) a

celui qui vaincra.

Si nous passons a I'Eglise de Philadelphie, nous y rencontrons de

nouveau quelques traits du premier amour, accompagnés d’un sensible

progres sur |'état du Résidu de Thyatire. Jésus trouve en Philadelphie,

malgré son extréme faiblesse, quelque réalisation de ce que I’Assem-

blée devrait étre, sans que ce soit une réédification de I’Assemblée elle-

méme. Philadelphie, sans force, sans autorité, trouve ces choses dans
Celui qui, avec I’autorité, posséde la force pour la soutenir. Philadel-
phie réalise dans son abaissement les caractéres moraux de I’Assem-

blée, et en porte les fruits, non pas complets, comme dans I’Eglise a son

début, mais propres a attirer I’approbation du Seigneur. C'est ainsi que

nous y trouvons, non pas |'oeuvre compléete de la foi, mais la foi en la
Parole de Christ et en son nom pendant son absence ; non pas le travail

d’amour, mais I'amour des fréres, inscrit dans ce nom de Philadelphie,

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

et la_connaissance de I'amour de Christ : «Moi, je t’ai aimé». Cepen-

dant Philadelphie est caractérisée plus spécialement par «la patience
d’espérance de notre Seigneur Jésus Christ» qui manquait totalement

a Ephése et était encore inconnue au Résidu de Thyatire lors de sa for-

mation. «Tu as gardé la parole de ma patience» , lui dit le Seigneur, et

il ajoute : «Je viens bient6t ; tiens ferme ce que tu as».

L’état actuel d’un Réveil dans le christianisme n’est donc pas «le

premier amour» retrouvé, mais une réalisation partielle de ce qu’il doit

étre, quant a I’espérance de la venue de Christ. Si le Résidu actuel avait

la prétention, en réunissant les enfants de Dieu, de rétablir ici-bas
I"'unité visible du corps de Christ, il commettrait une grande erreur. His-

toriquement, Philadelphie est en voie de dégénérer en Laodicée, et n’a

rien d’autre a attendre. Les enfants de Dieu, conviés a se rassembler

sur la base de 'unité du corps de Christ, dont tous sont membres, ont
refusé de le faire. Le témoignage de Philadelphie durera jusqu’a la fin,
mais si, comme ensemble, il pouvait faire naitre au début, chez les igno-

rants, des illusions de restauration ecclésiastique, ces espérances ont

été bien vite décues. Pas plus qu’lsraél (Es. 49:5), Eglise ne s’est ras-

semblée, ni ne se rassemblera. Sous ce rapport, le témoignage actuel

de Philadelphie n’est pas autre chose qu’un témoignage de la ruine.

Nous en sommes la aux jours ou nous vivons. Laodicée qui sera finale-

ment rejetée, se rassemble sur un principe diamétralement opposé a

celui du corps de Christ. Mais une chose reste, comme caractérisant

toujours plus la piété dans le temps actuel. Le Seigneur a dit : «Je viens
bient6t», et les saints de Philadelphie, gardant la parole de Christ, ré-
alisent cette attente avec «la patience d’espérance de notre Seigheur
Jésus Christ» [1 Thess. 1 v.3]

Les mots: «Tu as abandonné ton premier amour» s’adressent

donc a nous, aujourd’hui aussi bien que jadis, et combien nous avons

raison d’en étre profondément humiliés et de confesser cette ruine, car

nous faisons aussi partie de I’Eglise responsable ici-bas. En serons-nous



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at23-Esaie.htm#at23_49

découragés ? Ne pourrons-nous jamais retrouver les fruits bénis qui bril-

laient d’un si vif éclat aux jours de I'assemblée de Thessalonique ? La

réponse est trés consolante. Si, comme ensemble, méme en tenant

compte de tous les Réveils, nous avons entierement failli et sommes
tous retombés au méme niveau, le premier amour peut étre retrouvé

et maintenu individuellement. Nous constatons cela dans le deuxieme

chapitre de notre épitre que nous avons lu ce soir. L'ap6tre Paul en est

I’exemple : il n’avait jamais abandonné son premier amour. Il est donc

possible a chacun d’entre nous de réaliser les fruits de sa conversion,

comme cela eut lieu au début de la vie chrétienne dans I’Assemblée des
Thessaloniciens.

[v.1-16] Nous trouvons dans ce chapitre «l’oeuvre de foi» chez

Paul. Prétons l'oreille a ce qu’il nous dit :

= |l avait souffert apres avoir été outragé a Philippes ;

= il avait eu toute hardiesse pour annoncer I'évangile de Dieu avec
beaucoup de combats ;

= il n’avait pas cherché a plaire aux hommes, mais a Dieu qui éprouve
les coeurs ; Dieu lui était témoin qu’il n’avait jamais usé de parole de
flatterie, ni de prétexte de cupidité ; il n’avait pas cherché la gloire qui
vient des hommes.

D’un bout a I'autre de sa carriére, son oeuvre de foi avait eu Jésus Christ

pour point de départ.

Son «travail d’amour» était tout aussi remarquable.

= «Nous avons été doux au milieu de vous», dit-il.

= «Comme une nourrice chérit ses propres enfants, ainsi, vous étant
tendrement affectionnés, nous aurions été tout disposés a vous com-
muniquer... N0s propres vies, parce que vous nous étiez devenus fort
chers.

Car vous vous souvenez, freres,

= de notre peine et de notre labeur ;

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

= c’est en travaillant nuit et jour, pour n’étre a charge a aucun de vous,
gue nous vous avons préché I'évangile de Dieu».
Ce travail d’amour a I'égard des Thessaloniciens se montrait méme

dans les occupations extérieures et journaliéres de |I'apdtre. Paul était

au milieu d’eux comme un pére qui aime ses propres enfants, comme
une nourrice qui les chérit. Il avait a la fois un amour tendre et un amour
puissant, capable d’entreprendre ce que la tendresse seule n’aurait pu
faire.

[v.17-20] Dans les derniers versets du chapitre, nous trouvons sa
«patience d’espérance». «Car quelle est notre espérance, ou notre

joie, ou la couronne dont nous nous glorifions ?» N’est-ce pas bien
vous qui I'étes devant notre Seigneur Jésus, a sa venue ? «Car vous,
vous étes notre gloire et notre joie» (v. 19, 20). L’ap6tre avait a at-
tendre patiemment la réalisation de son espérance quand tous ses
chers Thessaloniciens seraient la couronne glorieuse de son service a la

venue du Seigneur. |l attendait constamment cette venue pour voir les

fruits de son ministére. Sa patience d’espérance était telle, qu’il lui suf-

fisait de remettre I’heure de sa récompense a un avenir, toujours pré-

sent a ses yeux, mais tres éloigné peut-étre, ou le Seigneur gu'’il atten-

dait viendrait réunir aupres de Lui tous ses bien-aimés. Cette patience

d’espérance caractérisait toute la carriere de I'ap6tre, si bien qu’au mo-
ment de déposer sa tente il espérait encore et pouvait dire : «Désor-
mais m’est réservée la couronne de justice... et non seulement a moi,
mais aussi a tous ceux qui aiment son apparition» [2 tim. 4:8]. Il allait

entrer dans la présence du Seigneur ol il n’aurait la récompense de son

fidele service que lors de cette apparition qui constituera le second

acte de la venue de Christ.

Efforgons-nous de répondre individuellement, avec fidélité, au but

du Seigneur : il veut que nous portions les fruits du premier amour

pour Dieu et pour Lui, jusqu’a I'heure, journellement attendue, ou il

viendra nous recueillir aupres de Lui.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt16-2Timothee.htm#nt16_04

Chapitre 2:11, 12 — La marche

Je reviens aux versets 11 et 12 du chap. 2 pour vous entretenir de
la marche, et en vérité nous ne pouvons jamais assez nous pénétrer des

principes qui doivent la gouverner.

Le témoignage chrétien, qu’il soit individuel ou collectif, revét les
aspects divers du combat, de la course, de la marche et de la conduite.

Le combat est la lutte contre une partie adverse ou ennemie qui
cherche a nous dominer ou a asservir nos freres, ou a retenir les
hommes en esclavage — ou enfin a nous ravir nos biens et a nous em-
pécher d’en prendre possession. La course est 'effort énergique qui
nous porte en avant, méprisant la fatigue et surmontant tous les obs-
tacles, pour atteindre le but et remporter le prix. La marche n’est pas
I’effort, ni la lutte, mais une progression constante dans une méme di-

rection. Cet acte se passe en public et le public le juge ou I'apprécie ;
aussi celui qui marche évite par habitude les faux pas ou des chutes qui
le compromettraient ou auraient des conséquences dangereuses. Ap-
pliguez cette notion a la marche chrétienne, vous trouverez qu’elle

comprend notre témoignage journalier, notre maniere de nous compor-
ter dans ce monde en présence des hommes. De méme que la conduite,

la marche a pour but de faire honorer le nom que nous portons, le ca-

ractere que nous représentons en public. Suivre ou marcher a la suite

de gquelgu’un est guelgue peu différent. C'est prendre un autre pour

guide de notre marche, sans le perdre de vue, suivre la direction qu’il
prend, régler notre pas sur le sien, conformer notre marche a la sienne,
le prendre en un mot pour modele. La conduite a un aspect plus général
gue la marche, sans cependant en étre séparée habituellement. Elle est
la maniere de nous comporter envers les hommes avec lesquels nous

entrons en relation ou dans les diverses circonstances que nous traver-
sons.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

1) Marche digne de la vie divine

Or, je trouve, dans la parole, que notre marche chrétienne doit étre

régie en premier lieu par les caracteres de la vie divine que nous pos-

sédons.

Le 1¢" caracteére de la vie divine dans la marche

En nous donnant la vie et en faisant de nous ses enfants par la foi en
Jésus, Dieu nous a communiqué sa propre nature et c’est elle qui doit

nous diriger. Nous possédons d’abord, et c’est le premier caractére de

notre vie, la_puissance de cette vie, qui est le Saint Esprit. En consé-

guence, I'ap6tre oppose, dans le chap. 5 de I'épitre aux Galates, versets
19 a 21, «les oeuvres de la chair», fatales a ceux qui les accomplissent,

et «le fruit de I’Esprit» que peut toujours porter le chrétien affranchi,

car il a «crucifié la chair avec les passions et les convoitises». Ce fruit

doit caractériser notre marche, aussi Paul ajoute : «Si nous vivons par

I’Esprit, marchons aussi par I’Esprit». Cela nous donne a réfléchir et

nous juge quant a notre vie journaliere. «L’amour, la joie, la paix, la lon-
ganimité, la bienveillance, la bonté, la fidélité, la douceur, la tempé-
rance», ce «fruit de I’Esprit», notre marche le met-elle en lumiére ? Si

tel n’est pas le cas, humilions-nous et demandons instamment a Dieu

qu’il nous donne de le porter.

Le 2¢™e caractére de la vie divine dans la marche

Au chap. 5 de I'épitre aux Ephésiens (v. 2), nous trouvons "amour
comme second caractéere de la vie divine que nous possédons : «Mar-

chez dans I’'amour». Nous sommes participants de la nature divine qui

est amour et cet amour est versé dans nos coeurs par le Saint Esprit.

Ici je fais de nouveau un retour sérieux sur moi-méme. Ai-je aujourd’hui

marché dans I'amour, dans cet amour qui est «plein de bonté, sans en-
vie, sans vanterie, sans orgueil, sans égoisme, dans cet amour qui sup-
porte tout, croit tout, espére tout, endure tout»; ou bien dans




I’égoisme, dans la recherche de mes intéréts, dans la critigue de mes

freres, dans 'indifférence quant a I’état des pécheurs ? Quel est donc le

moyen d’étre débarrassé de tout ce qui, en cela, entrave ma marche ?

Le moyen est de suivre Christ, de voir comment «il nous a aimés et s’est
livré lui-méme pour nous», de le prendre pour modéle. Tout le secret

d’une marche fidéle se trouve dans un attachement réel du coeur a

Christ. Etre occupé de lui, avec une affection sincére, nous transforme
a son image.

Le 3¢™e caracteére de la vie divine dans la marche

Au verset 8 de ce méme chapitre 5 des Ephésiens, nous trouvons un
troisiéme caractére de la vie que nous possédons. Dieu est non seule-

ment amour, mais aussi lumiére, et nous sommes lumiére dans le Sei-
gneur, aussi I'apotre dit : «Marchez comme des enfants de lumiére».
Comme Jésus avait dit : «Je suis la lumiére du monde» (Jean 8:12), il
dit a ses disciples : «Vous étes la lumiére du monde» (Matt. 5:14). Nous
avons donc a faire luire cette lumiére comme Lui. Il ne peut y avoir au-
cune communion entre elle et les ténébres.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

C’est ce que vous trouvez en premier lieu dans I'épitre qui fait le
sujet de nos entretiens. L’apotre exhorte ses enfants dans la foi, au
chap. 2:12, a «<marcher d’une maniére digne de Dieu qui nous appelle
a son propre royaume et a sa propre gloire». N’est-ce pas la une vérité

tres élevée ? Le Dieu souverain, Créateur et Conservateur de toutes
choses, nous appelle a la dignité supréme de partager son royaume et
sa gloire | Notre caractére doit étre le reflet du sien et nous avons a

marcher dans la conscience d’une dignité qui nous éléve au-dessus de

notre entourage autant que le ciel est élevé au-dessus de la terre. Mais

jamais, notez-le bien, la dignité n’exclut I'humilité. Si, d’une part, les

Thessaloniciens avaient a marcher dans la dignité de fils de Dieu, héri-

tiers de sa gloire supréme, ils avaient, de I'autre, a servir le Dieu vivant
et véritable avec I'"humble caractere qui convient a des serviteurs (1:9).
Telle était leur premiere relation.

Digne de notre Seigneur Jésus Christ

Le 4¢™e caractére de la vie divine dans la marche

Un quatrieme caractéere de la vie divine est la vérité. Or, la vérité

c’est Christ, sa Parole et son Esprit. Aussi avons-nous a manifester ce

caractere. L'apotre Jean I'appréciait bien haut, quand il disait : «Je me
suis fort réjoui d’avoir trouvé de tes enfants marchant dans la vérité»
(2 Jean 4).

2) Marche digne de nos relations

Mais voici un second point de toute importance : Notre marche
chrétienne doit étre digne de nos relations.

Une seconde relation les caractérisait, comme nous I'avons vu au
chapitre 1. lls avaient Jésus comme Seigneur et il avait tous les droits

sur eux. Mais I'épitre aux Colossiens (1:10) nous présente cette relation
dans ses rapports avec notre marche. Dans I'épitre aux Thessaloniciens,

la relation avec Dieu était la premiére qui fat connue de ces petits en-
fants dans la foi ; les Colossiens étaient beaucoup plus avancés en con-
naissance. L’Eglise, corps de Christ, n’était point pour eux un mystére,
mais ils couraient le risque de perdre de vue le Chef du corps, aussi

I'apbtre ne leur parle-t-il que du Seigneur, et leur devoir consistait a

«marcher d’une maniére digne du Seigneur pour lui plaire a tous

égards, portant du fruit en toute bonne oeuvre, et croissant par la con-
naissance de Dieu».

Digne de notre Dieu et Pére

3) Marche digne de nos privileges, de notre appel

Voici enfin un troisieme point : Notre marche doit étre digne des
priviléeges que nous possédons. Le premier chapitre de I'épitre aux




Ephésiens nous dit que nous avons été «élus avant la fondation du
monde, pour que nous fussions saints et irréprochables devant Lui, en
amour» (v. 4). Dieu nous destine a étre éternellement tels que Christ

lui-méme en sa présence. Nous n’avons pas encore atteint cette per-

fection, mais Jésus la possede, tandis que le chrétien le plus avancé ne

pourra jamais y prétendre ici-bas. Mais le moment est proche, ou nous

serons en la présence de Dieu, tels que Christ lui-méme, non pas seule-

ment, comme aujourd’hui, en Christ, mais avec Christ devant Dieu, et
partageant ses propres perfections, car nous lui serons semblables.

C’est pourquoi I'apdtre exhorte les Ephésiens au chapitre 4, verset 1, a
«marcher d’'une maniére digne de I'appel» dont ils ont été appelés. ||

leur enjoint de répondre par leur conduite, dans ce monde, aux privi-

leges dans la jouissance définitive desquels ils vont entrer, pareils a
guelgue prince héritier qui, avant de prendre possession de sa dignité

royale, est déja considéré par tous comme digne d’en avoir les hon-

neurs. Nous avons besoin d’étre exhortés a réaliser cela constamment.

— Vous trouvez encore, en Phil. 1:27, quelque chose de semblable :
«Conduisez-vous d’une maniére digne de I’Evangile du Christ». Les Phi-
lippiens avaient le privilege d’étre dépositaires de I'Evangile, de cette

bonne nouvelle merveilleuse qui part du pardon des péchés pour abou-
tir a la gloire, et ils avaient a se conduire en conséquence.

Nous devons donc avoir continuellement en vue nos caracteres,

nos relations et nos priviléges, et en comprendre le prix et la grandeur,

pour que notre marche y corresponde. Qu’il est beau de voir un chré-

tien marcher dans ce monde d’une maniére conforme a toutes ces bé-

nédictions : un jour il entendra Jésus lui dire : Tu marcheras avec moi
en vétements blancs, car tu en es digne ! (Apoc. 3:4). N'est-il pas vrai
gue nous devrions avoir beaucoup plus le sentiment de la hauteur de
nos bénédictions ? Ce sentiment n’exclut nullement, avons-nous dit,

’humilité, car elle fait partie de la marche du chrétien a la suite de son

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Maitre ; mais la dignité chrétienne est le partage de celui dont les rela-
tions, le caractere et les intéréts sont entierement hors du monde qu'’il
traverse comme un étranger céleste, sur les pas de son Sauveur. Jésus
n’avait aucune patrie dans ce monde. Il y avait un lieu de naissance,

mais sa patrie était le ciel. Il était «le fils de ’homme qui est dans le

ciel» et marchait en conséquence. Faisons comme Jean-Baptiste : «Re-

gardons-le marcher» et suivons-le avec la conscience de notre dignité

céleste.

Chapitre 3 — La foi, I’espérance et ’amour

La foi, I'espérance et I'amour, les «trois vertus théologales»,

comme les hommes les appellent, ne sont que des dons de grace, mis

par I'Esprit de Dieu dans le coeur de ’lhomme lors de sa conversion, et
sans lesquels nous ne pourrions ni avoir, ni maintenir des relations avec

Dieu, notre Pére, et avec Jésus Christ, notre Sauveur. La foi recoit la

parole de Dieu et saisit Jésus que cette Parole nous révele, 'amour de

Dieu, versé dans nos coeurs, nous attache a Christ, 'espérance a pour

but et pour objet Sa venue. Mais la garde de ces dons nous étant con-

fiée, nous ne pouvons, négligeant leur usage, les laisser s’affaiblir, sans

courir les plus grands dangers. Pour les conserver dans leur fraicheur et

leur puissance initiales, il nous faut veiller a les tenir continuellement

en rapport avec la personne de Christ. Ce contact perdu, ils vont s’af-

faiblissant et descendent parfois a un niveau si bas qu’on pourrait croire
assister méme a leur ruine définitive. La Parole nous apprend qu’on
peut laisser tomber le bouclier de la foi, qu’on peut abandonner le pre-

mier amour et descendre graduellement jusqu’a la mort spirituelle de

Sardes, qu’on peut perdre I’espérance en se rabaissant au niveau d’un

monde qui ne I’a jamais connue. — Toutes ces «vertusy», remarquons-

le bien, sont solidaires, aussi la Parole les mentionne d’habitude en-

semble. L'une ne peut étre affaiblie ou fortifiée, sans que les autres en

subissent I’influence en bien ou en mal.




L’amour est le plus grand de ces dons, car étant I'essence divine
elle-méme, «il ne périt jamais». La foi, conviction des choses qu’on ne

voit pas, prendra fin quand elle sera changée en vue. L’espérance n’aura
plus de raison d’étre quand elle aura atteint son but et son objet en le
possédant a toujours. Mais, tant que la perfection n’est pas atteinte, et

elle ne peut I'étre ici-bas, ces trois choses demeurent inséparablement

unies, régies et dominées, pour ainsi dire, par I'amour : «L’amour», dit
I'apotre, «croit tout, espére tout». La foi rend présentes les choses

gu’on espere ; 'espérance alimente la foi; la foi est affermie par

I’amour.

Cette solidarité est bien connue de Satan qui, en ennemi dange-

reux et rusé, dirige toujours ses attaques sur celle de ces «vertus» que
nous surveillons habituellement le moins ou que nous avons peut-étre

momentanément négligée. Il sait gu’il suffit d’en faire tomber une pour

entrainer la ruine des autres. Il réussit ainsi souvent a nous faire subir

une défaite que sa haine contre Christ estime pouvoir étre définitive.
Ne pouvant plus, depuis la résurrection, s’attaquer directement a Christ,
il cherche a ruiner les membres de son corps en rompant leur lien pra-

tique avec la Téte. Tantot donc il dirige son effort sur I'une de ces «ver-

tus», tantot sur I'autre.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

gue cette manoeuvre réduisait Paul a I'inaction. Voyant le danger me-
nacant et «n’y tenant plus» (3:1), I'ap6tre avait consenti a étre laissé
tout seul a Athénes et leur avait envoyé Timothée, afin de les affermir

et de les encourager touchant leur foi (v. 2) ; mais, ayant supprimé Paul,

Satan s’était mis incontinent a 'oeuvre pour «rendre vain son travail»

dans le coeur des Thessaloniciens (v. 5). Il cherchait a les «tenter» en
leur suggérant que leur foi, leur confiance en Dieu était vaine, puisqu’ll

ne les sauvait pas de la tribulation. Cela devait réduire a néant, du

méme coup, la parole de Dieu que I'apotre leur avait présentée et gu’ils

avaient recue par la foi. Mais Dieu les avait prémunis contre ce danger.

Paul leur rappelle que, quand il était aupres d’eux, il leur avait dit

d’avance qu’ils auraient a subir des tribulations ; ils pouvaient donc

taxer de mensonges les insinuations de I’Adversaire. Dieu ne les aban-
donnait pas ; mais Il pourvoyait, en outre, a leur besoin pressant en leur
envoyant Timothée, compagnon d’oeuvre de Paul, pour les affermir et

les encourager quant a leur foi (v. 2). Sa mission accomplie, il revient
apporter a I'apotre «les bonnes nouvelles de leur foi» (v. 6) , et ainsi la

foi des Thessaloniciens qui lui avait causé tant d’angoisses devient un

Dans notre chapitre, nous le voyons se servir des persécutions pour
chercher a ébranler /a foi des Thessaloniciens. Dans la seconde épitre,
il se sert de la tribulation terrible que ces chrétiens traversaient, pour

leur persuader que le jour du Seigneur était déja arrivé et qu’il leur fal-
lait abandonner leur espérance.

L’effort de I'Ennemi pour ébranler la foi des Thessaloniciens et le

danger qui en résultait pour eux, causait de grandes appréhensions a
I'apbtre. Pour accomplir plus facilement ses desseins, Satan avait réussi

a empécher Paul de se rendre a Thessalonique (2:18). Il ne nous est pas

dit de quelle nature était cet empéchement, mais il nous suffit de savoir

sujet de consolation pour lui (v. 7).

Mais ce n’était pas seulement leur foi qui réconfortait I'apotre,
c’était aussi leur amour. Quand I'amour est intact, la foi ne court pas de

dangers réels, car I'lamour croit tout. |l y avait néanmoins quelques me-

naces sérieuses d’un coté et de l'autre; aussi I'apotre parle de ses
priéres constantes pour que Dieu le Pére lui-méme et le Seigneur Jésus
lui frayassent le chemin auprés d’eux. Il sait que du moment gue Dieu

I'aura décidé, Satan ne sera plus capable de barrer sa route et qu’alors

il pourra «suppléer a ce qui manque a leur foi», point faible par lequel

I’Ennemi cherchait a les atteindre, et qu’il connaissait bien, étant tou-
jours a I'aff(t pour surprendre le défaut de la cuirasse. Mais leur sauve-
garde était Famour : s’ils y surabondaient — et I'apotre le demandait

pour eux — leur foi résisterait victorieusement a toutes les attaques de



I’Adversaire. Dans ce chap. 3, I'ap6tre, en désirant I'accroissement de
leur foi et de leur amour, dirige leurs pensées vers la venue de Christ

ou leur sainteté pratique sera pleinement réalisée. La foi, I'amour et

I'espérance se retrouvent donc ici, quand il s’agit de leur marche,

comme au chapitre 1, ou il est question de leur activité. Nous les ver-
rons reparaitre au chap. 5, quand il sera question du combat chrétien.

Ne pensons pas, lorsque, par la grace de Dieu, la vigilance et les
priéres de I'apoOtre avaient réduit a néant les desseins de I'Ennemi, que
ce dernier renoncat a ses attaques. Dans la seconde épitre aux Thessa-

loniciens, nous le voyons, comme nous I'avons déja dit, se tourner d’un
autre coté et se servir d’une recrudescence de persécutions, pour dé-

truire Vespérance des fidéles en cherchant a leur persuader que le jour

du Seigneur est /a. S’ils avaient écouté cette suggestion, ils auraient re-
noncé a I'espérance de la venue du Seigneur pour enlever les saints,

car elle devait, selon la Parole, précéder I'apparition du jour du Sei-
gneur. Si le jour du Seigneur était la, leur attente aurait été une pure
chimeére et Satan aurait triomphé en leur ravissant I'objet méme de leur
espérance.

S’il échoue dans ses entreprises contre la foi et I'espérance chré-
tiennes, soyons certains qu’il s’attaquera a Y‘amour et, chose profondé-

ment humiliante, c’est ici que sa victoire a le plus de chances d’étre

décisive. Le retour de la prospérité extérieure, le calme succédant a
I’orage, entrainent le chrétien inattentif sur la pente du monde et des

choses qui s’y trouvent. Les conseils de Satan nous poussent a nous em-

parer de ces choses ; bient6t elles remplissent le coeur ; les affections

pour Christ se refroidissent et que deviennent alors I’espérance et la

foi ? Dans le temps actuel, 'abandon du premier amour a détruit I’es-

pérance et la foi dans la chrétienté professante. La Parole, objet de la

foi, est abandonnée, I'espérance est devenue lettre morte. Mais, grace
a Dieu, elle commence a renaitre dans le coeur de plusieurs et marche

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

de concert avec un renouvellement de foi dans les Saintes Ecritures. Ce
réveil nous prouve que la venue du Seigneur est proche.

Chapitres 3:11 a 4:12 — Encore la marche

Nous sommes loin d’avoir épuisé le sujet de la marche chrétienne

en montrant, comme nous |'avons fait I'autre jour, qu’elle est dirigée

par les caractéres de la vie divine que nous possédons, par nos relations

avec Dieu et par nos privileges. Le chapitre que nous venons de lire nous

montre, en partie du moins, en quoi cette marche consiste. Mais per-

mettez-moi une remarque préliminaire.

On a souvent fait ressortir que la premiere épitre aux Thessaloni-
ciens introduit dans toute notre conduite, pour la déterminer, la pensée

de la venue personnelle du Seigneur. C'est ainsi qu’a la fin du deuxiéme

chapitre, 'ap6tre n’attend la récompense de son travail qu’a la venue
du Seigneur Jésus ; alors seulement les Thessaloniciens seront manifes-
tés comme la couronne de gloire de ce cher serviteur de Christ. |l atten-
dait patiemment ce moment-|3, car il peut nous arriver de travailler fi-

delement pendant toute notre vie sans récolter ici-bas les fruits de

notre travail pour le Seigneur ; mais que cela ne nous décourage pas.

En travaillant pour notre Maitre, nous n’avons pas a prétendre récolter
actuellement du fruit : il pourrait sans doute nous étre accordé, mais

pourrait aussi manquer. L'un laboure, I'autre seme et plante, I'autre ar-
rose : il faut du temps pour voir un accroissement ou une moisson. |l

n’est pas dit que les plantes, arrosées de nos mains, réjouiront notre
vue par beaucoup de fleurs ou de fruits. S’il convient au Seigneur de ne
pas nous en faire voir, notre patience est exercée. En récoltant d’habi-
tude les fruits de mon activité, mon faible coeur serait disposé a s’en
glorifier et a s’y complaire, au lieu d’attendre la récolte a la venue du
Seigneur Jésus.



[v.13] A la fin du chap. 3:11-13, nous trouvons un autre aspect de
sa venue. Ce passage offre quelque difficulté a plusieurs ames, habi-
tuées a voir dans tous les chapitres de cette épitre, la venue du Seigneur

pour ravir les siens aupres de lui. Or ce n’est pas proprement le sujet a

la fin de ce troisieme chapitre. Il est vrai qu’il ne nous parle pas, comme
la seconde épitre, de son apparition (ou Epiphanie), car il nous présente
sa venue (ou Parousie), mais avec tous ses saints, comme a son appari-

tion. C'est une vérité pour ainsi dire intermédiaire entre le premier et le
second acte de la venue du Seigneur. Dans ce passage, aprés nous avoir

enlevés a sa rencontre, le Seigneur nous présentera tous ensemble

avec Lui devant notre Dieu et Pere. La raison de cette différence d’avec

les autres passages de notre épitre est simple. Ce passage-ci nous parle
de notre responsabilité chrétienne qui n’est jamais en rapport avec la

venue du Seigneur pour nous prendre aupres de Lui. D’autre part, le
mot «son apparition», désignant le moment ou il viendra en jugement
avec tous ses saints, ne peut étre employé ici parce gu’il ne s’agit pas

de jugement, mais de paraitre devant notre Dieu et Pére pour y at-

teindre enfin le plein résultat d’'une marche fidéle, accomplie dans

I'amour. Ce n’est pas le moment ou le Seigneur apparaitra publique-
ment pour étre glorifié et admiré dans tous ceux qui auront cru (2 Thess.
1:10). Dans le premier cas, |l les introduit devant le Pére, dans le second

devant le monde.

[v.11-13] Ici, I'apbtre demande pour les Thessaloniciens, que le Sei-
gneur les fasse « abonder et surabonder en amour » comme lui, Paul,

leur en avait donné I'exemple. lIs n’avaient pas besoin d’y étre exhortés,
car des le début ils I'avaient prouvé par leur «travail d’amour», mais

I’apotre désirait que leur marche chrétienne fiit caractérisée par une «

surabondance » d’amour «les uns envers les autres», I'amour ardent

entre les membres de la famille de Dieu étant la premiere chose qui les
fasse reconnaitre. Paul désirait, en outre, que cet amour abondat «en-
vers tous» ; et lui-méme, que I'amour de Christ pressait a porter au

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

monde la bonne nouvelle du salut, leur avait aussi donné cet exemple.

Il réalisait ainsi le caractere de son Maitre qui, ayant aimé les siens, les
aima jusqu’a la fin, et dont 'amour s’adressait a tous les pécheurs.

Cette manifestation de 'amour dans toute I'activité de leur con-
duite journaliere devait «affermir leur coeur sans reproche, en sain-
teté» [v.13]. La sainteté est la vraie séparation pour Dieu de toutes les

choses qui pourraient entraver nos rapports avec Lui. Si 'amour,

s’étant emparé du coeur, y est en plein exercice, le monde ne peut plus

y trouver de place. L'apoétre ajoute : «sans reproche en sainteté». |l re-

garde en avant vers le moment ou cet état sera réalisé dans son entiére

perfection. S’il ne peut I'’étre maintenant, il le sera, non pas seulement

individuellement, mais pour I’ensemble des saints quand le Seigneur les

présentera «devant notre Dieu et Pére». Alors la sainteté parfaite, con-

sécration absolue au Pére et au Fils, sera pleinement manifestée ; alors
tous seront absolument sans reproche ; alors tous seront capables de
sonder I’'amour parfait (voyez Eph. 5:27). Le premier chapitre de I'épitre

aux Ephésiens nous montre qu’ils étaient « élus en Christ, avant la fon-
dation du monde, pour étre saints et irréprochables devant Lui, en
amour » [v.4]. Tel sera, pour I'éternité, le résultat de notre élection :

nous serons semblables a Christ. L'ap6tre exhorte les Thessaloniciens a

réaliser, déja ici-bas, cette bénédiction dans la plus grande mesure. Il

dit : «Pour affermir vos coeurs» ; non pas pour que vous soyez parfaits
dans ce monde, mais pour que I’amour et la sainteté rayonnent de plus

en plus dans votre vie chrétienne jusqu’au jour de la perfection. Dans

notre passage, 'amour, en Jacq. 5:8, I'espérance, et en Col. 2:7, la foi,

affermissent le coeur. Quand le Seigneur sera venu avec tous ses saints,

une sainteté parfaitement en accord avec le caractére de Dieu sera ma-

nifestée pour les temps éternels. «Devant notre Dieu et Pére» : Il s’agit

de ce que le Pére verra, et non le monde. L'ap6tre désire que les chré-

tiens fassent des progrées continuels en Sa présence, en sorte qu’a la



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt20-Jacques.htm#nt20_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt12-Colossiens.htm#nt12_02

venue du Seigneur ils soient devant le Pere dans leur perfection abso-
lue, si incompléte qu’elle ait été jusqu’alors dans leur marche ici-bas.

Comme nous l'avons dit, il est beaucoup guestion de la marche

dans cette épitre, mais notez que toujours, dans I’Ancien aussi bien que

dans le Nouveau Testament, les croyants fideles sont caractérisés par
elle. De fait la marche, étant la vie dans toutes ses manifestations exté-
rieures, a beaucoup d’analogie avec la conduite, bien que cette derniére
ait une acception peut-étre plus large. La seule chose qui nous soit dite
d’Enoch, c’est qu’il «marcha avec Dieu». Ce mot suffit pour décrire
toute sa vie. Enoch était en public, dans ce monde, un compagnon de
Dieu, le reproduisant dans son caractere, ses pensées et sa volonté, et
n’ayant pas une marche indépendante de Lui. Le prophéte Michée dé-
crit aussi cette marche : «Qu’est-ce que I’Eternel recherche de ta part,
sinon que tu fasses ce qui est droit, que tu aimes la bonté, et que tu
marches humblement avec ton Dieu ?» Dans ce passage, le premier ca-

ractere de cette marche est la droiture ; le second, un amour qui se

nourrit de I'amour de Dieu ; le troisieme, enfin, consiste a marcher

humblement avec son Dieu. Absence d’égoisme, défiance de soi, dé-

pendance, tels sont les caracteres de I’lhumilité. Il faut que notre marche
montre la justice pratique et l'intégrité, 'amour et 'oubli de soi-méme,

qui ont été le caractere de Christ sur la terre.

[Chapitre 4]

[v.1-12] Revenons au chapitre 4 de notre épitre. C'est, comme nous

I’'avons vu au chap. 3:12, 13, Famour qui est le caractére principal de
I'activité chrétienne dans notre témoignage journalier. Ensuite vient la
sainteté (3:13 ; 4:3, 4, 7, 8), la séparation de tout mal pour plaire a Dieu.

Combien elle est importante en particulier pour les jeunes gens qui en-
trent dans la carriére chrétienne ! C’est pourquoi Paul disait a Timo-
thée : «Fuis les convoitises de la jeunesse, et poursuis la justice, la foi,
I’amour, la paix, avec ceux qui invoquent le Seigneur d’un coeur pur».

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Les moeurs d’alors étaient affreusement corrompues, chacun se li-
vrait publiguement a ses convoitises et s’en glorifiait ; aujourd’hui la
chrétienté, avec un peu plus de retenue, ne nous offre-t-elle pas un
spectacle semblable ?

La sainteté se manifeste d’abord au sujet de nous-mémes : «C’est

ici la volonté de Dieu, votre sainteté, que vous vous absteniez de la
fornication, que chacun de vous sache posséder son propre vase en
sainteté et en honneur» (v. 3, 4). Elle se montre ensuite en rapport avec

les liens conjugaux, «car Dieu ne nous a pas appelés a I'impureté, mais

dans la sainteté» (v. 6, 7). Elle se montre enfin en rapport avec Dieu. «l|

nous a donné son Esprit Saint» (v. 8). Cet Esprit nous sépare du mal ;
pourrions-nous donc consentir a le contrister, Lui qui est venu faire sa
demeure chez nous ? En 1 Pierre 1:14-16, nous trouvons les mémes vé-

rités quant a la sainteté de la marche chrétienne : «Ne vous conformant

pas a vos convoitises d’autrefois pendant votre ignorance: mais
comme Celui qui vous a appelés est saint, vous aussi soyez saints dans

toute votre conduite ; parce qu’il est écrit : Soyez saints, car moi je suis
saint» (1 Pierre 1:14-16).

Au v. 24, I'apoétre revient encore sur 'amour fraternel, tant ce ca-

ractere principal de la marche a d’'importance. Ce n’était pas pour le leur

prescrire, car «ils n’avaient pas besoin que I'apotre leur en écrivit» (v.
9) , mais pour les engager a y abonder, car la marche chrétienne pro-

prement dite implique un progreés continuel : «<Vous-mémes, vous étes

enseignés de Dieu a vous gimer ’'un 'autre... mais nous vous exhor-
tons, fréres, a y abonder de plus en plus» (v. 9, 10).

Un dernier trait, l'activité et le travail journaliers, caractérise ici la

marche chrétienne : «Nous vous exhortons... a vous appliquer a vivre
paisiblement, a faire vos propres affaires et a travailler de vos propres
mains, ainsi que nous vous I’avons ordonné, afin que vous marchiez
honorablement envers ceux de dehors» (v. 11, 12). Cette recomman-



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_01

dation n’est pas sans importance pour nous, car nous avons a nous de-
mander si_notre activité se développe en vue de nous-mémes et du

monde, ou pour Dieu et pour nos fréres. L’apotre appuyait son exhor-

tation de son propre exemple. Faire des tentes était aussi bien pour lui
I'activité d’amour que précher I'Evangile. La progression de cette vie

paisible et honorable, occupée de ses propres affaires, astreinte a

I’lhumble travail manuel, devait étre un témoignage pour le monde lui-

méme, témoignage qui ne consistait pas seulement, comme au chap. 1,

dans leur patience et leur foi au milieu de grandes tribulations, mais
dans I'esprit doux et paisible de I’lhumble activité journaliére.

La marche a donc lieu, dans ce chapitre, sous le regard de Dieu, en

ce qui concerne les chrétiens eux-mémes, ou leurs fréres, ou le monde.
Nous sommes cependant bien loin d’avoir épuisé ce sujet, car marcher
c’est vivre, depuis le premier pas de la carriere chrétienne jusqu’a I'en-
trée dans le royaume éternel de notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ.

Les v. 13 a 18 de notre chapitre nous raménent au sujet capital de
cette épitre : la venue du Seigneur. Nous savons tous par coeur ce déli-
cieux passage, mais chaque fois que nous y revenons, nous pouvons
I’envisager sous quelque aspect nouveau. Si le Seigneur le permet, il fera
donc le sujet de notre prochain entretien.

Chapitre 4:13-18 — Rapport de la Résurrection avec

la venue du Seigheur

En lisant cette épitre on est frappé de voir combien de choses ces
Thessaloniciens, encore jeunes dans la foi, savaient déja, tout en devant
étre instruits sur un grand nombre d’autres. Pendant le court séjour de

Paul au milieu d’euy, ils avaient regu, par son ministére, une somme de

précieuses vérités. Avec une vivacité de coeur qui doit nous frapper,

nous d’habitude si endormis spirituellement, ils ne s’étaient pas conten-
tés de I'’évangile du salut et de la rédemption, mais, par la prédication

de I'apotre, leurs yeux, leurs pensées, leur espérance s’étaient attachés

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

immédiatement a la personne de leur Sauveur. Je dis qu’ils savaient

beaucoup de choses, car rien n’élargit notre connaissance comme une

relation d’amour avec la personne de Christ. «Vous savez» est le mot

de la certitude chrétienne et revient continuellement dans cette épitre.
Voyez 2:1,5,11; 3:3,4; 4:2, 9, enfin 5:2, ou Paul leur dit : «Vous savez
vous-mémes parfaitement que le jour du Seigneur vient comme un vo-
leur dans la nuit». Ce n’étaient pas pour eux des choses qu’ils croyaient
parce qu’elles étaient généralement admises, mais des choses dont ils

avaient, par la foi, une conviction profonde. La prédication de 'apotre

les avait familiarisés avec ces vérités, et ils les avaient parfaitement re-

cues, mais ils étaient ignorants sur d’autres points. On le voit déja au
chapitre 3:10, ou Paul demande instamment de pouvoir «suppléer a ce
gui manquait a leur foi». Il y avait certaines lacunes dans leur connais-

sance. Le passage que nous venons de lire nous montre qu’une de ces
lacunes se rapportait a la venue actuelle du Seigneur Jésus, venue qui

occupait journellement le coeur des Thessaloniciens. Cette lacune

dans leur foi, 'apo6tre se hate de la combler.

N

A ce propos, permettez-moi une remarque qui nous concerne
tous : Nous possédons un certain fonds de vérités que nous avons peu

vécues. Or les Thessaloniciens les vivaient des le début de leur conver-

sion ; elles étaient si actuelles pour eux, gu’ils en attendaient a chaque

instant la_réalisation. lls avaient encore beaucoup de choses a ap-

prendre sur ce sujet, mais ils attendaient des cieux le Seigneur Jésus.

Toute leur vie avait cette vérité pour centre. Pour nous, s’il s’agit de cet

événement, nous le connaissons fort bien, car nous possédons les révé-

lations nouvelles que les Thessaloniciens n’avaient pas avant cette

épitre. Et cependant la venue du Seigneur a-t-elle pris dans nos coeurs

une telle importance que nous puissions dire : Nous attendons le Sei-

gneur d’un moment a l'autre ? Je me trompe : nous le disons, mais le

vivons-nous ? Cette question, nous devons la résoudre par la négative.



Il en résulte que, malgré une provision considérable de vérités, nous fai-

sons peu ou point de progrés dans leur connaissance, peu ou point de

découvertes nouvelles dans les trésors de la Parole a leur sujet. Les

Thessaloniciens vivant ces vérités, Dieu prenait soin de les leur faire

approfondir. Chers amis, cette constatation est trés humiliante pour
nous. Mais, je me hate d’ajouter qu’au milieu de tant d’expériences af-
fligeantes, Dieu a soin de nous encourager. Il suffit d’avoir quelques no-
tions de ce qui se passe dans la chrétienté pour étre frappé de voir der-
nierement, je dis méme tout dernierement, la venue actuelle du Sei-

gneur que, depuis plus de cent ans, nous proclamons avec si peu de vie
et de puissance, devenir individuellement une réalité pour beaucoup

d’ames. Les circonstances tragigues que le monde traverse font réaliser

que les temps de la fin sont proches. Les enfants de Dieu se réveillent.

Nous pourrions dire I'année du siécle passé ou «le cri de minuit» s’est

fait entendre. La grande majorité des chrétiens n’y a pas répondu ;

beaucoup ont combattu cette vérité et ceux qui auraient di enseigner
les autres ont souvent été les tristes instruments de ’'lEnnemi pour em-
pécher les ames de I'entendre. Cependant — quelle bonté de notre
Dieu ! — ce cri retentit encore. Il aurait semblé d’abord que, devant
cette indifférence, le Seigneur allait venir et fixer ainsi pour toujours le
sort d’'une multitude d’ames incrédules. Loin de la : avec la patience
merveilleuse de I"'amour, Dieu continue encore a faire entendre ce cri ;
les échos le répétent. Aujourd’hui, beaucoup d’enfants de Dieu sentent
gue les saints devraient se rassembler pour attendre Jésus du ciel. Et
nous qui, depuis longtemps, «savons» ces choses, ne devons-nous pas

aller vers ces ames pour leur confirmer que leur espérance est une ré-

alité ? Attendons ensemble, leur dirons-nous, le Seigneur Jésus !

Une chose encore me frappe. Le Seigneur, au milieu de beaucoup
de vérités, nous en a confié une de toute importance pour le témoi-
gnage actuel des chrétiens, celle de I’Eglise, corps de Christ, composée

de tous les croyants, unis ensemble par le Saint Esprit avec leur Chef

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

glorieux dans le ciel, ainsi que notre responsabilité de nous réunir en-
semble autour de la table du Seigneur, pour témoigner de cette unité.
Mais avons-nous vu que cette table devint le centre du rassemblement

de beaucoup d’enfants de Dieu ? A qui la faute ? Faisant un retour sur

nous-mémes, nous devons confesser ne pas avoir marché a la hauteur

de ce que Dieu nous avait confié. Nous n’avons pas réussi, par ce té-

moignage, a réunir les enfants de Dieu et hous he pouvons plus méme

espérer que cela ait jamais lieu. La pensée que le temps de cette réali-

sation pratigue de |'unité est passé, m’humilie profondément. Ce témoi-

gnage, entre nos mains, a subi une ruine compléte, ce qui, du reste, tout

en nous condamnant, n’enléve pas un atome de sa valeur. Mais Dieu

nous donne un autre moyen de rassembler les enfants de Dieu et ce
moyen est la venue du Seigneur.

Je ne doute pas, nous le voyons dans ce passage, que peut-étre au-
jourd’hui ou demain, pour quelques heures, ou pour un instant seule-
ment, le Seigneur aura soin de rassembler ses élus, les yeux levés vers
le ciel, attendant I’étoile du matin et disant ensemble : Amen, viens, Sei-
gneur Jésus ! Nous n’aurons pas besoin de nous exhorter a nous réunir
pour cela. Aussi je suis profondément réjoui de voir des ecclésiastiques
dans cette ville réunir des ames pour leur parler de la venue du Sei-

gneur. Seulement, ne I'oublions pas, la Parole ne dit pas seulement :

«Que celui qui entend dise : Viens !» Elle dit d’abord : «L’Esprit et

I’Epouse disent : Viens !» L’attente du Seigneur est avant tout une es-

pérance d’ensemble, I'espérance de I'Eglise au moment ou parait

I’étoile brillante du matin, et I’Esprit qui a formé I’assemblée s’y asso-

cie, car il retournera avec I'Epouse au ciel, d’ou il était personnellement

descendu pour la former.

Contrairement a cette attente, il se fait, au jour actuel, un travail
satanigue dans le monde. Il a pour but la résurrection d’une confédéra-

tion latine, régie par I’empire romain, la premiere Béte d’Apoc. 13, et

I’appel a ce rassemblement est formulé de telle maniére qu’on pourrait



supposer que les hommes, d’ailleurs absolument incrédules, qui en sont
les porte-voix ont étudié de pres le prophete Daniel et I’Apocalypse. Ne
pouvant voir que c’est Satan qui ressuscitera I'empire Romain, ils atten-
dent une nouvelle ére de prospérité a la suite de cette restauration dont

I'ltalie sera le centre et Rome la capitale. Nous «savons» que cet événe-
ment ne peut avoir lieu gu’apres la venue du Seigneur pour enlever ses

élus, et lorsque Satan, précipité du ciel sur la terre, y aura formé cette

fausse unité, I'ayant, lui, comme directeur, et I'Empereur romain avec
I’Antichrist, comme chefs temporel et spirituel. Ces choses qui s’impri-
ment et se propagent dans le monde nous montrent que les temps de
la fin sont tres proches. Dieu emploie ces aspirations parmi les peuples
de I'Occident, pour nous réveiller. Nos coeurs a tous sont-ils attachés

au Seigneur seul ? Dans ce cas, au lieu d’étre préoccupés de ce qui se

passe autour de nous, nous pousserons d’autant plus instamment le cri
de I’Epouse : Viens ! Nous ne nous laisserons pas effrayer par les signes
des temps, mais ils contribueront a nous attacher a un seul signe, le
Seigneur Jésus venant nous ravir aupres de Lui, car la Parole nous

montre souvent que le signe est sa personne elle-méme.

Revenons maintenant a notre passage. Comme nous I’avons dit, les
Thessaloniciens avaient largement réalisé, dés le début, la vérité de la
venue du Seigneur, mais I'ap6tre voulait ajouter ce qui, sous ce rapport,

manquait a leur foi. «<Nous ne voulons pas que vous soyez dans I’igno-

rance», leur dit-il. Une chose qu’ils ignoraient manquait encore a la vé-
rité si précieuse qu’ils avaient recue. lls ne savaient pas qu’a la venue du
Seigneur Jésus pour les transporter aupres de Lui, sans passer par la
mort, tous ceux d’entre eux, et plus encore tous les saints de tous les

ages qui s’étaient «endormis en Christ» , ressusciteraient, de maniére

a ne former avec eux qu’une seule compagnie. Leurs pensées au sujet

de la résurrection ne dépassaient pas le niveau des notions juives qui ne

connaissaient, selon la parole de Marthe, gu’une résurrection générale

«au dernier jour». lIs ne mettaient pas en doute le bonheur éternel de

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

ceux d’entre eux qui s’étaient endormis, mais ils estimaient que ceux-la
perdraient quelque chose et auraient peut-étre a attendre longtemps le

jour de la résurrection, tandis qu’eux, les vivants, seraient enlevés dans
le ciel a la venue du Seigneur. lls recoivent dans cette épitre la nouvelle
consolante qu’ils ne devanceraient pas ceux qui dorment et que ce se-

raient au contraire ces derniers qui, dans le «clin d’oeil», les devance-
raient. lls apprennent ainsi une vérité nouvelle capable de remplir leur
coeur de consolation.

Comme vous le savez, la venue du Seigneur se compose de deux

actes, le premier, dans lequel Jésus enléve les saints a sa rencontre ; le
deuxieme, dans lequel il revient avec les saints. C'est a ce second acte
que I'apotre fait allusion quand il dit : «Si nous croyons que Jésus mou-
rut et qu’il est ressuscité, de méme aussi, avec lui, Dieu amenera ceux
qui se sont endormis par Jésus» (v. 14). Telle sera la part de ceux qui se
sont endormis. Mais, dans une parenthese comprise entre les versets
15 et 18, I'apbtre nous apprend que ces ressuscités auront d’abord par-
tagé I'heureux sort des vivants au premier acte de la venue du Sei-

gneur. lls seront donc tous ensemble, transmués et ressuscités, quand
Dieu les amenera avec Jésus, au jour ou le Seigneur viendra avec tous
ses saints pour juger les nations et manifester sa gloire dans ceux qui
auront cru. Cela vous explique la raison de la parenthése introduite dans
notre version entre le 15° et le 18° verset. Le chapitre 5 se relie directe-
ment au verset 14 du chapitre 4.

Le premier acte de la venue du Seigneur consiste, ce que les Thes-

saloniciens apprenaient pour la premiéere fois, en deux événements : la

résurrection des saints endormis et la transmutation des saints vivants.

Le second acte de sa venue comprend également deux événements : le
jugement des vivants et la glorification de Christ dans ses saints. Le
premier acte est sa venue en grace et en puissance, car il faut de la

puissance pour «engloutir la mort en victoire» , mais il est le triomphe



de la grace, de rien autre que de la grace. La question de notre respon-
sabilité n'y sera pas soulevée, mais, comme nous I'avons vu, elle le sera
guand le Seigneur, ayant enlevé ses saints, les introduira dans la gloire.

La présentation de I'Epouse, les noces de I’Agneau, la maison du Pére,

le tribunal de Christ, que j'appelle «les promotions célestes», tout cela
est mentionné en d’autres passages. Notre chapitre, quand il traite du

résultat de la venue de Christ, n’a qu’une parole : «Nous serons tou-

jours avec le Seigneur». Cela suffisait au coeur des Thessaloniciens dont

toute la vie chrétienne se concentrait sur «notre Seigneur Jésus Christ».

Cette parole suffit-elle a nos coeurs ?

Je le répete ; nous trouvons ici la pure grédce en puissance. VVous

pouvez avoir tristement marché, déshonoré le Seigneur dans votre con-
duite — et combien d’entre nous doivent avouer cela a leur confusion
— rien ne viendra troubler la grace ineffable de sa venue. Le cri de

commandement, la voix de I'archange, la trompette de Dieu, n’effraye-

ront pas plus les saints vivants que les saints endormis. Les couronnes,

récompense de leur fidélité (ou, pensée infiniment solennelle, leur
perte, suite de notre infidélité), ne seront pas distribuées dans ce mo-

ment-la, qui ne sera la_constatation que de la grace. C'est gu’il ne

s’agira, lors de cet événement, ni_de notre amour pour Christ, ni de

notre conduite, mais de son amour a Lui pour nous. C'est son amour

qui a payé notre dette et nous a rachetés par la mort de la croix, son

amour qui veut nous faire partager sa gloire. Il veut avoir un résultat

sans mélange de son oeuvre. Comment balancerait-il, en ce moment-

la, sa grace avec sa justice, quand, pour nous sauver, les deux se sont
entrebaisées. Il veut avoir ses bien-aimés selon le désir de sa grace, se-

lon son attente patiente a lui-méme pour posséder enfin son trésor.

Un trésor ! Quelle est donc la valeur que nous avons pour Christ ? En
avons-nous une guelconque en nous-mémes ? Non certes ; mais nous

avons a ses yveux la valeur que nous donnait son amour quand il a laissé

sa vie pour nous posséder, la valeur gue son amour continue a nous

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

donner, puisqu’il veut nous faire partager sa propre gloire ! Nous avons,

aux yeux de Christ, la valeur du prix payé pour nous avoir, la valeur de

I’oeuvre par laquelle il nous rendra dignes de Lui pour I’éternité, la va-

leur des soins incessants que prend son amour pour se présenter son

Epouse sainte et irréprochable. Le grand apétre des Gentils s’estimait

lui-méme «moins que rien», mais il estimait immense le prix que le Sei-

gneur avait payé pour |'avoir et se réjouissait a la pensée qu’ll serait

enfin satisfait de posséder le fruit du travail de son ame. Le premier acte

de sa venue a donc la grdce comme caractére et comme résultat.

La justice sera le caractere et le résultat de son apparition, second

acte de sa venue. Comme la grace, cette justice sera manifestée en

puissance en donnant le repos de la gloire aux témoins de Christ et en
exécutant avec eux le jugement sur le monde qui les a fait souffrir. Ce

second acte est une nécessité, car, sans lui, le caractére du Saint et du

Juste ne serait pas mis en pleine lumiére. Il faut qu’ll se glorifie par le

jugement apres s’étre glorifié par la grace. Ceux qui auront repoussé la
gloire de sa grace devront se courber sous sa gloire en jugement.

Et maintenant, Dieu veuille que ce passage si familier ne s’adresse

plus a notre mémoire, mais a notre coeur, en sorte que le mot : «Viens»

soit pour nous une réalité !

L’apotre voulait que les Thessaloniciens ne fussent pas affligés
«comme les autres». Le monde n’aime pas beaucoup étre appelé «les

autres», terme répété deux fois dans ces chapitres (4:13 et 5:6). |l vou-
drait gu’on ne fit pas une différence si tranchée entre ce qui est de

Christ et ce qui n’est pas de Lui. Quant a nous, le Seigneur veut nous

faire comprendre que nous avons été mis a part du monde, de ceux qui

appartiennent a la nuit et aux ténébres — et que nous sommes, par

grace, des fils de ce jour du Seigneur qui va se lever aprées I'Etoile du

matin, jour ou le soleil de justice paraitra dans le ciel, ou les saints res-
plendiront eux-mémes comme le soleil dans le royaume de leur Pere.



Mais ce que nous attendons, c’est la douce et fraiche lumiére de

I’Etoile du matin. Le voyageur qui a vu se lever cette étoile, précurseur

de I'aube, quand déja le milieu de la nuit est dépassé, ne peut en oublier
I’éclat qui illumine I’horizon tout entier. Quand Jésus viendra, ce sera la

pleine manifestation de sa grace dans sa beauté et dans ses résultats

éternels !

Chapitre 5:1, 2 — le jour du Seigheur

Les graces apportées aux enfants de Dieu par la venue du Seigneur
Jésus se résument, a la fin du chapitre 4, en six mots qui comprennent
I’ensemble de nos bénédictions éternelles : «Nous serons toujours avec

le Seigneur !» Ces paroles sont le moyen efficace de consoler, d’encou-
rager nos ames au milieu des difficultés de I’heure présente.

Nous trouvons, au chapitre 5, le contraste entre le jour du Seigneur

et Sa venue pour enlever les saints, sujet de la parenthese du chapitre

4. Ce dernier chapitre nous avait enseigné, comme nous I’avons vu, que
Dieu aménerait avec Christ les saints endormis (v. 14) et avait montré,
dans une parenthese, qu’ils seraient auparavant enlevés avec les saints
vivants a la rencontre du Seigneur. Le chapitre 5 nous apprend que le
second acte de Sa venue ne consistera pas seulement en son appari-

tion, aux yeux de tous, avec les saints, mais sera le jour du Seigneur pour

le monde. Ce second acte, I'apparition du Seigneur avec les siens et le

jugement des nations est, du reste, plus spécialement le sujet de la se-

conde épitre. Quoique ces deux actes, la venue et I'apparition, soient
séparés par un certain espace de temps, ils sont mentionnés comme
faisant partie d’'un méme événement ; aussi 'espérance du chrétien

n’est-elle pas limitée a la venue du Seigneur pour enlever les siens ; elle

comprend aussi son apparition pour rétribuer au monde sa conduite en-

vers les saints qu’il a méconnus et persécutés, et pour récompenser par

des couronnes la fidélité de ses bien-aimés.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Le chapitre 5 nous annonce donc le sort du monde dans le jour du

Seigneur, en contraste avec notre sort dans ce jour-la : «Mais pour ce

qui est des temps et des saisons, freres, vous n’avez pas besoin qu’on
vous en écrive ; car vous savez vous-mémes parfaitement que le jour
du Seigneur vient comme un voleur dans la nuit» (v. 1, 2). Vous trouvez
au chapitre 1 des Actes I'explication du terme : «les temps et les sai-

sons». Les disciples réunis y demandent a Jésus ressuscité : «Seigneur,
est-ce en ce temps-ci que tu rétablis le royaume pour Israél ?» (v. 6).
Ils pensaient que le moment de son apparition était arrivé et qu’ll allait

rétablir le royaume pour son peuple. Jésus leur répond : «Ce n’est pas
a vous de connaitre les temps ou les saisons que le Pére a réservés a

sa propre autorité» (v. 7). lls avaient une autre chose a attendre : la
descente du Saint Esprit pour former I’Assemblée en unité. Les temps
et les saisons sont la période ou les jugements du Seigneur s’exerceront

sur le monde, afin d’établir son royaume glorieux sur la terre.

Au sujet des temps et des saisons, les Thessaloniciens savaient par-
faitement comment viendrait le jour du Seigneur, appelé aussi le jour

du Fils de I’lhomme (Luc 12:39-40) pour le monde, car la Parole nous dit

gu’il vient «comme un voleur dans la nuit» et si subitement que les

hommes, plongés dans un sommeil profond, ne pourront échapper a
leur sort (Matt. 24:43 ; 2 Pierre 3:10; Apoc. 3:3). «Quand ils diront :
Paix et sGreté, alors une subite destruction viendra sur eux, comme les
douleurs sur celle qui est enceinte, et ils n’échapperont point» (v. 3).
Ce jour ne peut nous atteindre : «Ne crains pas», est-il dit, «la frayeur

subite, ni la ruine des méchants quand elle surviendra ; car I’Eternel
sera ta confiance, et il gardera ton pied d’étre pris» (Prov. 3:25, 26).

Nous serons comme Noé dans I'arche (Luc 17:26, 27), mais eux, au mo-

ment ou il leur semblera que la terre est enfin en sécurité, seront dé-
truits. Les Thessaloniciens savaient parfaitement que les temps et les

saisons sont en rapport avec les jugements du monde, et I’établisse-

ment d’un royaume terrestre, tandis que les saints ont leur part en



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_12
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_24
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt22-2Pierre.htm#nt22_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt27-Apocalypse.htm#nt27_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at20-Proverbes.htm#at20_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_17

haut, hors des saisons et des temps. C'est pourquoi ils attendaient con-

tinuellement I’Etoile du matin, s’en remettant a Dieu pour déterminer

la venue du jour du Seigneur, quoiqu’ils y fussent directement intéres-

sés, car il était le jour de leur manifestation avec Christ. Aussi pou-

vaient-ils «aimer son apparition» (2 Tim. 4:8) , «sa révélation» (1 Cor.
1:7) et relier dans leurs pensées «la bienheureuse espérance» avec
«I’apparition de la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ»
(Tite 2:13).

Chapitre 5:4-11 — ceux qui sont du monde vs ceux

qui sont du Seigneur

L’apotre part de la pour établir un contraste absolu entre ceux qui

sont du monde et ceux qui appartiennent au Seigneur (v. 4-11). |l saisit

cette occasion pour adresser une exhortation solennelle a ses chers

Thessaloniciens, exhortation qui nous concerne tout autant qu’eux. Le

caractere chrétien est, dans son essence, absolument I’opposé de celui

du monde : «Mais vous, fréres, vous n’étes pas dans les ténébres, en

sorte que le jour vous surprenne comme un voleur ; car vous étes tous
des fils de la lumiére et des fils du jour ; nous ne sommes pas de la nuit

ni des ténebres» (v. 4, 5). Remarquez ce mot: «Vous étes tous»,
s’adressant a des chrétiens. Il en est de fideles, de misérables, d’autres
qui se laissent gagner par les choses de la terre, mais I’ap6tre dit a tous :

Vous étes des fils de la lumiére et du jour ; vous avez été engendrés par

eux ; c’est la ce qui vous caractérise ; que vous le sachiez ou non, que

vous en jouissiez ou non, le fait existe ; pas un croyant n’est exclu de

cette catégorie. L’apOtre ajoute : «Nous» (vous et moi qui vous parle)
«ne sommes pas de la nuit ni des ténébres». Le monde est plongé, loin

de Dieu, dans les ténebres morales et cela est cause qu’il n’a ni prévi-
sion, ni force pour échapper au jugement quand il se présentera. Il est

semblable a ’'homme qui dort au lieu de garder sa maison : le voleur, le
jour du Seigneur, vient, y pénetre en un instant, dérobe et détruit tout.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

Ceux qui sont de la nuit et des ténebres ont deux caracteres insépa-
rables : ils dorment et s’enivrent. Le sommeil des hommes les rend

étrangers aux choses de Dieu, tout occupés qu’ils sont de vaines réve-

ries et incapables de jouir des réalités divines. lls s’enivrent, envahis par

les convoitises terrestres. Satan leur présente une foule de choses qui

leur font perdre un sain jugement. Ce n’est pas seulement le vin, mais

la convoitise des richesses, des jouissances, souvent les plus abjectes,

du succes, les satisfactions d’amour-propre ; ces choses empéchent

I’'homme de veiller et lui cachent le danger imminent du jour du Sei-
gneur. Comment des coeurs abreuvés a ces sources d’ivresse, pour-
raient-ils I'attendre ? Au contraire, ils font tout pour se cacher cette

éventualité.

Mais, ne lI'oublions pas, nous qui sommes du jour, nous avons aussi
un urgent besoin d’étre exhortés. L’ap6tre ne nous dit pas : «<Nous ne

dormons pas et nous ne nous enivrons pas» ; il dit : «<Ne dormons pas,

comme les autres». Prenons garde ! «Veillons et soyons sobres» ; cela

seul appartient a notre caractére de «fils du jour». «Revétant la cui-

rasse de la foi et de I'amour, et, pour casque, I’espérance du salut !»
(v. 8).

Nous avons donc un combat a livrer, une victoire a remporter.

Pour combattre, il faut étre sobre et ne pas dormir ; mais en outre il faut

étre armé. Comment, sans armure, résister aux embdches du prince des
ténebres ? Nous n’avons pas ici le combat d’Ephésiens 6 ou le chrétien

revét I'armure compléte de Dieu, afin de remporter la victoire sur les

puissances spirituelles de méchanceté dans les lieux célestes. Ici le com-
bat est plus simple, pour ainsi dire ; il ne s’agit que de résister aux con-

voitises que Satan présente a nos coeurs pour nous faire perdre I’at-

tente du Seigneur et nous assimiler au monde. Aussi hous n’avons be-

soin que de deux piéces d’armure défensive, la cuirasse et le casque.

Elles ont le méme nom que les «vertus» des chapitres 1 et 3. Ici I'ap6tre
exhorte les chrétiens, non pas, comme précédemment, a user de ces


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt16-2Timothee.htm#nt16_04
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt17-Tite.htm#nt17_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_06

vertus en vue de porter du fruit dans leur service et dans leur marche,
mais en vue de résister aux efforts de I’ennemi qui cherche a nous ravir

notre espérance.

Pour nous vaincre et nous détourner de Christ, Satan peut at-
teindre soit notre coeur, soit notre téte. Le coeur est le siege des affec-

tions et peut étre blessé mortellement, aussi nous faut-il, pour le garan-
tir, une cuirasse, celle de /a foi et de 'amour. La foi, la vue de I'ame, ne

reconnait qu’un seul objet, Christ ; I’amour nous attache a Christ avec

la conscience que nous sommes aimés de Lui. La foi nous donne un ob-

jet ; 'amour, le fait habiter dans nos coeurs. Tous les traits de 'Ennemi

s’émoussent et tombent a terre devant de telles réalités. Comment le
monde s’emparerait-il d’un coeur qui trouve son aliment dans la foi et
dans I'amour ? Oui, 'amour de Christ, réalisé par la foi, est la vraie cui-

rasse qui empéche nos coeurs de se livrer aux séductions du monde.

Mais I'Ennemi vise aussi notre téte, le siege de nos pensées pour

les détourner de leur objet qui est la personne de Christ. Afin de garantir
nos pensées de I'égarement, il nous faut porter, comme casque, I’espé-

rance du salut. En nous préservant des «choses qui sont sur la terre»,
étrangeéres au salut que nous allons atteindre, nous pourrons résister

a Satan. Le salut qui est devant nous et dont parle ce passage, est aussi
assuré que celui qui est derriére nous (Eph. 2:5; 2 Tim. 1:9 ; Tite 3:5) ; il

nous sera donné a la venue du Seigneur, comme le couronnement de

notre espérance ; il est le bout de la course, il est la gloire ! Pour arriver

a la gloire, maintenons dans son intégrité I’espérance du salut. Nous ne
pouvons y entrer que par la venue du Seigneur. Veillons donc, soyons
sobres, et revétons les deux pieces de notre armure. Ce que I'apbtre

désirait pour ses chers Thessaloniciens doit étre notre désir a tous.

Tandis que le monde est destiné a la colere, Dieu a destiné les siens

«a l'acquisition du salut par notre Seigneur Jésus Christ, qui est mort
pour nous, afin que, soit que nous veillions, soit que nous dormions,
nous vivions ensemble avec Lui». C'est pour nous gu’il est mort, et son

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

but, en mourant, est que nous soyons avec lui — saints endormis et

saints qui veillent encore dans la nuit — jouissant tous ensemble de la

vie éternelle dans I'état complet, non plus dans I'état imparfait d’ames

séparées du corps ou d’étres qui, présents dans le corps, ont encore be-
soin de veiller. Nos jouissances éternelles sont condensées dans un seul
mot : «Avec lui».

Chapitre 5:12-28 — Conduite dans I’Assemblée

Apres avoir encourageé les Thessaloniciens a s’exhorter et a s’édifier
I'un I'autre au sujet de leur espérance, ce que du reste ils faisaient «cha-
cun en particulier», I'apotre traite a la fin de ce chapitre de leur con-

duite dans I’Assemblée. L’amour et la paix doivent caractériser cette

conduite (v. 13) mais elle a des objets divers :

1. Il s’agit, en premier lieu, de nos sentiments a I’égard des fréres dont

I'activité s’exerce dans |I’Assemblée (v. 12, 13) ;

2. en second lieu de nos rapports les uns avec les autres (v. 14, 15) ;

3. en troisieme de notre conduite personnelle (v. 16-18) ;

4. en quatrieme, de notre attitude a I’égard des manifestations de I’Es-
prit dans I’Assemblée (v. 19-22).

Dans les v. 12 a 15, il n’est pas fait mention de dons proprement

dits, mais du travail assidu et de la surveillance exercée par quelques-

uns dans I’Assemblée, ainsi que de I'activité spirituelle de tous. Cela

tenait sans doute au fait que ces jeunes enfants dans la foi se trouvaient
exclusivement sous |'action directe du ministére apostolique au milieu
d’eux ; cependant ces recommandations sont particulierement impor-
tantes pour nous, car nous sommes en un temps ou, par suite de l'infi-

délité générale de I'Eglise, les dons de I’Esprit sont devenus rares et,

pour la plus grande partie, sortis de la place qu’ils devraient occuper.
Ce passage a d’autant plus de valeur pour nous, que nous assistons ici
au fonctionnement d’une assemblée modele au début de sa formation,

d’une assemblée qui croit d’'une maniére normale et réguliére par les


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt16-2Timothee.htm#nt16_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt17-Tite.htm#nt17_03

relations des membres les uns avec les autres. |l nous est donc tres
précieux d’apprendre que ce bon état peut se développer en dehors de

I’exercice des dons.

Reprenons en détail les différents points contenus dans ces versets.

Verset 12, 13. Les Thessaloniciens avaient d’abord a connaitre ceux

qui travaillaient parmi eux, a ne pas ignorer leur utilité pour I'assem-

blée, ni l'importance de ceux qui, dans le Seigneur, étaient & la téte du

troupeau. Il n’y avait chez ces derniers aucune prétention a I'autorité ;

leur importance comme conducteurs était déterminée par le Seigneur.

Ils n’étaient pas institués dans cette fonction ; cependant leur service
ne devait étre ni négligé, ni combattu. Le Seigneur leur avait donné une

place spéciale qui n’était pas la part de tous et leur zéle et leur travail
au milieu des saints confirmaient leur mission. C’était un mal positif de

’ignorer. -- Un frére, sans don spécial, peut étre un excellent conduc-

teur et cette fonction est parfois dévolue a ceux qui, tout en «tenant la
premiére place parmi les fréeres» (Actes 15:22) , ne sont pas des dons
de IEsprit a ’Assemblée. Etre a la téte, c’est étre capable d’avertir.
Celui qui conduit le troupeau doit pouvoir mettre les brebis en garde

contre les dangers et les pieges que le berger connait et que les brebis

ignorent. Il faut estimer de tels hommes trés haut en amour a cause de

leur oeuvre. L’amour sait toujours apprécier la valeur des autres. L’es-

prit qui consiste a vouloir réduire au niveau commun ceux dont |a sa-

gesse dirige le troupeau, n’est certes ni ’lamour, ni la reconnaissance.

Les obstacles que la jalousie oppose aux conducteurs pourraient les

longer dans le découragement et, ce qui serait plus grave, s’ils
’ 7

n’étaient pas fortifiés dans la foi, les engager a abandonner leur travail

et la direction que le Seigneur leur a confiée. Il faut, et cela nous in-

combe a tous, que les coeurs des freres qui se dévouent pour I'assem-
blée, sentent la chaleur d’amour et le respect dont ils sont entourés. Y
manguer serait nuire a la bonne marche de tous. L'apOtre ajoute :

«Soyez en paix entre vous». Ne pas reconnaitre, ou plutét ignorer cet

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

ordre moral établi de Dieu dans I’Assemblée, conduit a des contesta-

tions et trouble la paix et le bon accord qui doivent régner parmi les

fréres.

Versets 14, 15. L'apotre les avait «priés» d’observer le premier

point ; il les «exhorte» quant au second : nos rapports les uns avec les

autres. La bonne marche de I'assemblée dépend non seulement du dé-
vouement de quelques-uns, mais de la collaboration et du vrai zéle de

tous pour le Seigneur. lls avaient avant tout a avertir ceux qui, parmi

eux marchaient dans le désordre (cf. 2 Thess. 3:11) ; a consoler ceux qui

perdaient courage (3:3) a cause des tribulations ; a venir en aide aux
faibles au lieu d’user envers eux d’une sévérité propre a arréter leur
marche déja chancelante ; enfin a user de patience envers tous. Com-

bien facilement nous oublions ce mot : «envers tous» ! On rencontre
dans I'assemblée des fréres ayant de graves défauts, et dont le carac-
tere les rend difficiles a vivre, qui s’opposent souvent a ce qui semble
devoir étre fait pour le Seigneur et pour le bien de I'assemblée...
Qu’avons-nous a faire dans ce cas ? A les supporter, a user de patience.

La patience est d’autant plus facile a exercer que tout chrétien spirituel

sait gu’elle n’est pas d’un seul coté quand il s’agit de ses rapports avec

ses freres. «Envers tous !» J’entends dire : Ma patience est a bout ! Je

réponds : C'est que tu n’as pas réalisé cette parole ! Combien nous de-
vrions chercher a nous appliquer constamment ces exhortations, et
quels fruits elles porteraient dans la vie de I’Assemblée ! C’est ainsi que
nous pouvons contribuer a sa prospérité spirituelle. Au verset 15 nous
avons a veiller sur ceux qui se montrent vindicatifs dans leurs rapports
avec leurs freres et avec le monde et cherchent a leur rendre du mal
pour leurs mauvais procédés. Donnons-leur nous-mémes I’'exemple en
poursuivant toujours le bien soit entre freres, soit a I'égard de tous les

hommes.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_03

Versets 16-18. L’apotre passe maintenant a leur conduite person-
nelle. «<Réjouissez-vous toujours». C’est aussi ce que I'épitre aux Philip-
piens recommande. Toujours ! direz-vous. J'ai tant de choses qui me pée-
sent, tant de pertes et de deuils, tant de craintes et de soucis... com-
ment me réjouirais-je ? — Mais que faisait-il, Lui, notre Modele ? Au mi-
lieu des douleurs (et quelles douleurs furent semblables aux siennes !)

il disait a ses disciples : «Je vous ai dit ces choses, afin que ma joie soit
en vous, et que votre joie soit accomplie» (Jean 15:11) «Et personne»,

dit-il encore, «ne vous oOte votre joie» (16:22). Il n'y eut qu’un seul mo-

ment de sa carriere, ou pour nous sauver il lui fallut étre «saisi de tris-
tesse jusqu’a la mort», mais, a part ce moment-la, sa vie douloureuse

était remplie d’une joie parfaite dans la communion avec son Pére, et

il voulait que ses disciples la partageassent avec Lui.

«Priez sans cesse». Notre vie devrait étre une priere continuelle,

non pas que cette derniere constitue nécessairement un arrét dans nos
occupations. Pour prier, il n’est pas besoin de beaucoup de paroles. Par-

fois c’est un seul mot : «Vois, Ecoute, Aide», ou tel autre ; d’autres fois

la nuit tout entiére se passe a prier.

«En toutes choses rendez graces, car telle est la volonté de Dieu

dans le Christ Jésus a votre égard». Il y a des choses, dites-vous, pour
lesquelles je ne puis rendre graces ; tels sont les chatiments, la disci-
pline, les chagrins, les douleurs, les deuils qui m’accablent. Mais I'ap6tre
nous donne ici la raison de nos actions de graces : «Telle est la volonté

de Dieu en Jésus Christ a notre égard». Or cette volonté de Dieu est
bonne, agréable et parfaite. Je puis ne pas la comprendre, mais je rends

graces avec la certitude que c’est la volonté de I’amour parfait mani-

festé en Christ envers moi.

[v.19-22] Les versets 19-22 nous parlent de nos devoirs a I'égard
des manifestations spirituelles dans I’Assemblée.

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

«N’éteignez pas I'Esprit». C'est une recommandation trés impor-

tante, et souvent contredite dans la pratique. Il arrive dans les assem-

blées qu’un jeune frere, aprés avoir résisté longtemps a I'appel du Saint
Esprit, aprés avoir fait preuve de mainte hésitation, est enfin contraint
de rendre graces. Il le fait peut-étre d’une maniere faible et incomplete,
mangquant encore de confiance en la direction du Saint Esprit, préoc-
cupé de lui-méme au lieu de penser au Seigneur. Nous qui assistons a
cette victoire de I'Esprit, en lutte avec la chair, ne I’éteignons pas. Les

forts ont a supporter I'infirmité des faibles et ainsi se produiront chez

plusieurs dans I'assemblée des progrés qui peuvent conduire a I'exer-
cice d’un don spirituel véritable.

«Ne méprisez pas les prophéties, mais éprouvez toutes choses».
Les prophéties, les révélations de I’Esprit de Dieu dans I’Assemblée ne
devaient pas étre méprisées. La prophétie est ici, comme en 1 Cor. 14,
cette action de I'Esprit, par laquelle, en dehors des révélations habi-

tuelles de la Parole, les dames sont mises en communication avec les

pensées de Dieu. Seulement toutes ces révélations doivent étre éprou-

vées et controlées, comme le furent jadis les paroles de Paul a Bérée,
par la vérité des Ecritures, afin de savoir si elles proviennent réellement
de I'Esprit de Dieu. De la cette recommandation : «mais éprouvez
toutes choses».

Nous trouvons ensuite une autre parole : «Retenez ce qui est bon».

Des milliers de chrétiens citent mal ce passage. Ils prétendent pouvoir
assister aux prédications les plus mauvaises en n’y prenant que les

choses bonnes gu’elles peuvent contenir. La Parole ne nous dit rien de

semblable, mais condamne de la manieére la plus positive une telle at-

titude. Il y a une solidarité avec le mal dont ces chrétiens s’estiment

déchargés, mais dont Dieu ne les décharge pas. «Retenez ce qui est

bon», nous dit 'apotre, et il ajoute : «Abstenez-vous de toute forme de

mal» (v. 22). Je ne dois pas sanctionner le rationalisme, la libre pensée,


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_16
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_14

I'incrédulité moderne, par ma présence, et je ne puis me rendre par-
tout, sous prétexte d’'y «chercher mon édification». Le bien péché dans
les eaux troubles du rationalisme en rapporte nécessairement |'odeur
et la saveur. Si je dois retenir soigneusement ce qui est bon, je dois
m’abstenir de quelque forme que ce soit que revéte le mal. Qu’est-ce

donc que ce qui est bon ? C’est la parole de Dieu, |la Parole tout entiére,

telle que Dieu nous |'a donnée. Tel est notre devoir jusqu’au bout de

notre carriere. Ne nous laissons rien enlever de cette Parole toute-puis-
sante qui fait notre force, notre joie, qui nourrit notre vie et la déve-
loppe. Fourbissons chaque jour soigneusement la seule épée avec la-
guelle nous puissions vaincre I'Ennemi. Il ne peut tenir devant les coups
de I’épée a deux tranchants !

[v.23-28] L'apobtre dit en terminant : «Or le Dieu de paix lui-méme
vous sanctifie entierement ; et que votre esprit, et votre ame, et votre

corps tout entiers, soient conservés sans reproche en la venue de

1 Thessaloniciens — Commentaires de Henri Rossier

notre Seigneur Jésus Christ» (v. 23). Son désir final est que chez eux,

comme le dit un autre, «’homme dans toutes les parties de son étre :

le vase par lequel il exprime ce qu’il est, les affections naturelles de son

ame, ainsi que la partie la plus élevée de sa nature, savoir son esprit par

lequel il est au-dessus des animaux et en relation intelligente avec
Dieu», soit entierement sanctifié, en sorte qu’il réponde a la nature de

Celui qui nous a été révélé comme le Dieu de paix. L’apOtre ne désire
pas pour les Thessaloniciens une sanctification pratique partielle, mais
une mise a part de I’étre tout entier pour Dieu, en sorte que Jésus, a sa

venue, nous trouve sans reproche. Quel désir élevé pour les saints, que
celui-la ! Oui, que notre sainteté pratique corresponde a notre espé-

rance en cette venue prochaine de notre bien-aimé Sauveur, ou il se

présentera son Epouse sainte, irréprochable et sans défaut ! Mais com-
ment, infirmes et faibles que nous sommes, réaliserons-nous jamais une
telle séparation ? Ecoutez la réponse : «Celui qui vous appelle est fi-
dele, qui aussi le fera !» (v. 24).



1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Commentaires de J.N. Darby

Introduction

Nous trouvons dans les épitres aux Thessaloniciens, et en particu-

lier dans la premiere (car dans la seconde déja, Paul devait protéger
cette fraicheur contre les attaques perfides de I'lEnnemi), la condition et
I'attente du chrétien comme tel dans ce monde, dans toute sa fraicheur.

Si I'on excepte I'épitre aux Galates, dont la date est incertaine, les deux
épitres aux Thessaloniciens sont les premiéres que Paul ait écrites. Déja
occupé a l'oeuvre depuis longtemps, ce n’est cependant que lorsque
cette oeuvre est déja fort avancée qu’il en prend soin par le moyen de

ses écrits — écrits, nous I'avons vu, divers de caractere, selon I’état des
assemblées et selon la sagesse divine, qui, par ce moyen, déposait dans
les Ecritures ce qui devait &tre nécessaire pour tous les siécles.

Nouvellement convertis, les chrétiens de Thessalonique souffraient

beaucoup de la persécution du monde — persécution que les Juifs de

Thessalonique avaient suscitée déja de bonne heure contre Paul lui-
méme. L'apotre, heureux de cette belle oeuvre, et se réjouissant de
I’état de ses chers enfants dans la foi, auxquels témoignage était rendu
partout, méme de la part du monde, I'apoétre, dis-je, ouvre son coeur ;
et le Saint Esprit constate par sa bouche quelle était, sur cette terre,
cette condition chrétienne qui faisait le sujet de sa joie, quelle était I'es-

pérance qui jetait sa clarté sur I'existence du fidele, brillait autour de lui

dans sa vie entiére et éclairait son chemin a travers le désert. En un mot,

le caractére chrétien se déploie devant nos yeux, dans cette épitre, avec

tous ses motifs et toutes ses joies, et cela en rapport avec le témoignage

de Dieu et I'espérance qui nous fortifie, en rendant ce témoignage.

Il est connu que la doctrine de la venue de Christ, doctrine qui ac-

compagne universellement I'oeuvre de I'Esprit qui attache le coeur a la

personne du Sauveur dans les premiers élans d’'une nouvelle vie, nous

est particulierement présentée dans les épitres aux Thessaloniciens ; et
ce n’est pas seulement comme une doctrine formellement enseignée

gu’elle nous est présentée dans ces épitres : le fait du retour de Jésus
se rattache a toutes les relations spirituelles de nos ames, se déploie
dans toutes les circonstances de la vie chrétienne. On est converti pour
attendre le Fils de Dieu ; la joie des saints dans le fruit de leurs travaux

se trouve accomplie dans la présence du Sauveur ; c’est a la venue de

Christ que la sainteté a toute sa valeur, sa vraie mesure étant vue dans

ce qui est alors manifesté ; la venue de Jésus est la source de consola-

tion pour un chrétien s’il vient a mourir ; c’est le jugement inattendu du

monde ; c’est pour la venue de Christ encore que Dieu garde tous les

siens en sainteté et sans reproche. Nous verrons tous ces points pré-

sentés avec détail dans les divers chapitres de la premiere épitre ; nous
ne faisons que les signaler ici. En général, on trouvera que les relations
personnelles et I'attente du Seigneur y ont une fraicheur remarquable
et vivifiante sous tous les rapports. Le Seigneur est présent au coeur —
il est 'objet du coeur, et les affections chrétiennes jaillissent dans I'ame
et produisent avec abondance les fruits de I'Esprit.

CHAPITRE 1

[v.1] I 'y a que ces deux épitres qui parlent d’'une assemblée

comme étant «en Dieu le Pére», c’est-a-dire établie en relation avec

Dieu dans ce caractére, ayant son existence morale, sa raison d’étre,

dans cette relation. La vie de I'assemblée se développait dans la com-
munion qui découlait de cette relation ; I'esprit d’adoption caractérisait
I’'assemblée ; les Thessaloniciens connaissaient le Pére avec I’affection

de petits enfants. De méme Jean dit, quand il parle des petits enfants

en Christ : «Je vous écris... parce que vous connaissez le Pére». Con-

naitre Dieu de cette maniére, c’est la premiére introduction dans la po-
sition de liberté ou Christ nous a placés, de liberté devant Dieu et dans



sa communion. Précieuse position que d’étre comme enfants avec Celui
qui sait aimer comme Pére et de jouir de la liberté et de I'affection
tendre de cette relation, selon la perfection divine ! Nous n’avons pas
ici I'adaptation de I'expérience humaine de Christ aux mémes besoins,
au milieu desquels il a Lui-méme fait cette expérience : toute précieuse
gue soit cette grace, nous avons ici notre introduction dans la jouissance
sans mélange de la lumiére et des affections divines, déployées dans le

caractére de Pére; une communion tendre et confiante, mais pure,

avec Celui dont I’'amour est |la source de toute bénédiction. Je ne doute
pas que, les Thessaloniciens étant tout récemment sortis du paganisme,

I’apbtre ne parle de leur connaissance du seul vrai Dieu, le Pére, en con-

traste avec leurs idoles.

L’apotre, en déclarant aux chrétiens de Thessalonique (ainsi qu’il le
faisait habituellement) ce qu’il sentait a leur égard, sous quel aspect ils

se présentaient a ses affections et a sa pensée, ne parle ni_de dons,

comme aux Corinthiens, ni des grands traits d’'une exaltation qui em-

brassait le Seigneur et tous les saints, comme aux Ephésiens et méme

aux Colossiens, avec |'addition de ce que I'état de ces chrétiens deman-
dait ; il ne parle pas non plus de 'affection fraternelle et de la commu-

nion d’amour dont les Philippiens avaient fait preuve dans leurs rap-
ports avec lui ; ni d’une foi qui existait sans qu’il et lui-méme travaillé
pour la produire, et dans la communion de laquelle il espérait se retrem-
per, en y ajoutant ce que ses riches dons le rendaient capable de leur
communiquer, comme il I'écrit aux Romains qu’il n’avait pas encore vus.

[v.2-4] L’épitre aux Thessaloniciens nous présente la vie méme du

chrétien _dans son premier jet, dans ses qualités intrinseques, telles

gu’elles se déployaient par I’énergie du Saint Esprit sur la terre — la vie
de Dieu ici-bas, dans les saints dont |'ap6tre se souvenait avec tant de
satisfaction et de joie dans ses priéres. Trois grands principes, dit-il aux
Corinthiens (1 Cor. 13), forment la base de cette vie, et en restent tou-
jours le fondement : la foi, I'espérance et I'amour. Or ces trois choses

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

formaient les mobiles puissants et divins de la vie des Thessaloniciens.

Cette vie n’était pas seulement une habitude ; elle découlait, dans son
activité, de la communion immédiate avec sa propre source. Cette acti-

vité était vivifiée et entretenue par la vie divine, et par un regard conti-

nuel sur I'objet de la foi. Paul trouvait chez les Thessaloniciens, oeuvre,

et travail, et patience ; ces choses se rencontraient aussi dans I'assem-
blée d’Epheése, telle que nous la voyons dans I’Apocalypse; mais
I’oeuvre des Thessaloniciens était une oeuvre de foi ; leur travail était le

fruit de 'amour ; leur patience, une patience nourrie par 'espérance.

La foi, I'espérance et I'amour sont, nous I'avons vu, les ressorts du chris-
tianisme dans ce monde ; dans I’Apocalypse, I'oeuvre, le travail, la pa-
tience continuaient a Ephése, mais n’étaient plus caractérisés par ces
grands et puissants principes ; ils continuaient comme des habitudes

prises, mais la communion manquait; le premier amour avait été

abandonné.

La premiére épitre aux Thessaloniciens est I’expression pratique de
la puissance vitale qui se déploie dans I’Assemblée naissante ; I'assem-
blée d’Ephése (Apoc. 2), celle de son premier écart de cet état.

Dieu veuille que notre oeuvre soit une oeuvre de foi; qu’elle tire
sa force, son existence méme de notre communion avec Dieu notre

Pére ; que ce travail soit, a chague moment, le fruit de la réalisation de

ce gui ne se voit pas, de la vie qui vit dans I'assurance immuable de la

vérité de la Parole ; qu’il porte ainsi 'empreinte de la grace et de la vé-
rité qui sont venues par Jésus Christ et en soit le témoignage.

Dieu veuille que le travail dans notre service soit le fruit de
I'amour ; qu’il ne soit pas accompli comme devoir et obligation, bien
gue, de fait, cet accomplissement soit un devoir si nous savons que ce
service est placé devant nous par Dieu.

Que la patience qu’il faut avoir pour traverser ce désert soit, non la
nécessité ol nous nous trouvons de marcher, parce que le chemin est



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_13

devant nous, mais une patience nourrie par I’espérance, qui se rattache

a notre vue de Jésus par la foi, et qui attend le Sauveur du ciel.

Ces principes : la foi, I'espérance et I'amour, forment notre carac-

tere comme chrétiens (*) ; mais ce caractere ne saurait, ni ne devrait se
former en nous, sans avoir des objets : en conséquence I'Esprit nous
présente ici ces objets. IIs ont un double caractere :

1° le coeur s’appuie par la foi sur Jésus, I'attend, compte sur Lui; se

rattache a Lui dans sa marche. Jésus a marché ici-bas ; il nous repré-

sente dans le ciel ; il nous soigne, comme le bon Berger ; il aime les
siens, il les nourrit et les chérit : notre foi et notre espérance I'ont
toujours en vue.

2° Laconscience se tient devant Dieu notre Pere : ce n’est pas un esprit
de crainte ; il n’y a aucune incertitude quant a notre relation avec

Lui ; nous sommes les enfants d’un Pere qui nous aime parfaite-
ment ; mais hous sommes devant Dieu. Sa lumiére a autorité et

force dans la conscience ; nous marchons dans la conscience que les

yeux de Dieu sont sur nous, en amour, mais sur nous, et la lumiére

manifeste tout. Elle juge tout ce qui pourrait affaiblir la douce et

paisible réalisation de la présence de Dieu, notre communion avec
Jésus, notre confiance en Lui, et l'intimité des entretiens de nos
ames avec le Sauveur.

Ces deux principes sont de toute importance pour la paix durable et
pour le progres de nos ames. S’ils font défaut, 'ame languit ; 'un des
deux soutient la confiance ; I'autre nous tient dans la lumiére avec une

bonne conscience. Sans celle-ci, la foi, pour ne pas dire davantage, perd

sa vivacité ; sans la confiance en Jésus, la conscience devient légale, et
la force, la clarté, I’entrain spirituels nous manquent.

(*) Onlesretrouve dans les écrits de Paul plus souvent qu’on ne pense ;
par exemple en 1 Thessaloniciens 5: 8 et en Colossiens 1: 4, 5. En 2
Thessaloniciens 1: 3, la foi et 'amour sont mentionnés, mais |’apotre
doit mettre ces chrétiens au clair quant a I’'espérance.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

[v.5-10] L’apo6tre rappelle aussi le moyen employé par Dieu pour
produire la confiance et la crainte de Dieu, savoir ’Evangile, la Parole,

apportée en puissance et en pleine certitude a I’ame par le Saint Esprit.

La Parole avait de la puissance dans le coeur des croyants a Thessalo-
nique. Elle y arrivait comme la Parole de Dieu ; I’Esprit Lui-méme se ré-

vélait a I’'dame en produisant en elle la conscience de sa présence, et la

conséquence en était la pleine assurance de la vérité dans toute sa

force, dans toute sa réalité. La vie de I'apotre, toute sa conduite, con-

firmait le témoignage qu’il rendait, et en faisait partie. Aussi (et il en est

toujours ainsi), le fruit du travail de Paul répondait-il dans son caractére
a celui qui avait travaillé ; le christianisme des Thessaloniciens ressem-

blait a celui de Paul. Il était comme la marche du Sauveur Lui-méme que

I’apotre suivait de si pres. |l y avait «de grandes tribulations» ; car I’En-

nemi ne supportait pas un témoignage si clair, et Dieu accordait cette

grace a un témoignage comme celui-la, «avec la joie de I’Esprit Saint».

Heureux témoignage a la puissance de I'Esprit opérant dans le
coeur ! Or, quand il en est ainsi, tout est témoignage aux autres. Le
monde voit qu’il y a chez les chrétiens une puissance qu’il ne connait

pas, des motifs dont il ne fait pas I’expérience, une joie dont il peut se

moguer mais qu’il n’a pas ; une conduite qui le frappe et qu’il admire,

quoigu’il ne la suive pas, une patience qui rend évidente I'impuissance

de I'Ennemi pour lutter contre une force qui supporte tout, et qui est

joyeuse en dépit de tout ce qu’il peut faire. Que faire de ceux qui se
laissent tuer sans en étre moins joyeux, qui le sont méme davantage ;

qui sont au-dessus de tous vos motifs quand on les laisse tranquilles, et

qui, quand vous les opprimez, possédent leurs dmes en parfaite joie,

malgré tous vos efforts ; les tourments ne les vainquant pas, mais leur

prétant seulement |'occasion de rendre un plus puissant témoignage

qu’ils sont hors de votre pouvoir ? Une vie passée dans la paix est tout

entiere un témoignage ; et la mort de quelgu’un qui est heureux dans




les souffrances I’est encore davantage. Tel est le chrétien, |a ou le chris-

tianisme existe dans sa vraie force, dans son état normal selon Dieu ;

c’est-a-dire, la Parole (de 'Evangile) et la présence de I’Esprit, repro-

duites dans la vie, au milieu d’'un monde aliéné de Dieu.

Tels étaient les Thessaloniciens ; et le monde, malgré lui, devenait
un témoin de plus pour annoncer la puissance de I’Evangile. Ils étaient
des exemples pour les croyants d’autres endroits, et ils faisaient le sujet
des entretiens et des récits du monde, qui ne se lassait pas de raconter

ce phénomeéne si houveau, si étrange, de gens qui avaient abandonné

tout ce qui gouvernait le coeur humain, tout ce a quoi ce coeur était

assujetti, et qui adoraient un seul Dieu vivant et vrai. La conscience

naturelle rendait témoignage a I'unique Dieu des chrétiens. Les dieux
des paiens étaient les dieux des passions, non de la conscience. Et ceci

donnait une réalité vivante, une actualité a la position de ces chrétiens

et a leur religion. lls attendaient le Fils de Dieu du ciel.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Ce que l'apotre signale comme le témoignage que la marche fidele
des Thessaloniciens rendait au monde renferme trois sujets princi-

paux :

1° Les Thessaloniciens avaient quitté leurs idoles pour servir le Dieu

vivant et vrai ;

2° pour attendre du ciel son Fils, qu’il avait ressuscité d’entre les

morts ;

3° le Fils était un garant contre la colere qui allait étre révélée.

Heureux certes sont les chrétiens qui, par leur marche et par toute
leur conduite, poussent le monde méme a rendre témoignage a la vé-
rité ; qui sont si clairs dans leur confession, si conséquents dans leur vie,
gu’un apotre n’avait pas besoin de dire ce qu’il avait préché au milieu
d’eux, ni ce qu’il avait été parmi eux : le monde le disait pour lui et pour
eux !

Quelgues mots sur le témoignage méme, qui, tout simple qu’il soit,

a une grande importance, et renferme des principes d’une grande pro-

fondeur morale. Il forme la base de toute la vie, et de toutes les affec-

tions chrétiennes aussi, qui se déploient dans I'épitre. Outre ce déve-

loppement, notre épitre ne contient gu’une révélation spéciale des cir-

constances de la venue de Jésus, pour appeler les siens aupres de Lui,

et de I'ordre de ces circonstances, ainsi que de |a différence de cet évé-

nement d’avec le jour du Seigneur pour juger le monde, bien que ce jour

fasse suite a sa venue pour nous prendre a Lui.

Un simple fait — mais d’une immense portée — caractérise le chris-
tianisme. Le christianisme nous révele un objet positif, et cet objet n’est

rien moins que Dieu Lui-méme. La nature humaine peut découvrir la

folie de ce qui est faux : on se moque des faux dieux et des images tail-
l[ées, mais on ne se dépasse pas soi-méme, on ne se révele rien. Un des

plus fameux hommes de I’Antiquité se complait a nous dire que tout
irait bien siles hommes suivaient la nature : il est clair qu’ils ne sauraient
la dépasser ; et, de fait, ce philosophe aurait raison si I’homme n’était

pas en chute. Mais exiger de I'Thomme gu’il suive la nature est une

preuve gu’il est en chute, et qu’il est tombé au-dessous de I'état normal

de cette nature. Il ne la suit pas dans une marche qui convienne a son
état normal. Tout est en désordre ; la volonté emporte ’homme et agit

dans ses passions. L’'homme a abandonné Dieu et a perdu la force et le
centre d’attraction qui le retenait lui-méme a sa place, et tout a sa place
dans la nature. Il ne peut recouvrer son état normal. Il ne peut se diri-
ger; car loin de Dieu, il 'y a que la volonté propre qui conduise

I'homme. Il y a des objets nombreux, qui fournissent |'occasion a I'ac-

tion des passions et de la volonté, mais il n’y a pas d’objet qui, comme

centre, donne a ’lhomme une position morale réguliére, constante et

durable, en relation avec cet objet, de sorte que son caractére en porte
I'empreinte et soit formé moralement selon la valeur de cet objet.
L’homme doit, ou avoir un centre moral capable de le former comme




étre moral, en I'attirant vers ce centre, et en remplissant ses affections,

de sorte gu'il soit le reflet de cet objet ; ou bien, agir par sa volonté ; et,

dans ce cas, il est le jouet de ses passions ; ou bien encore, ce qui est la

conséquence de ce dernier état, il est I'esclave d’'un objet quelconque
qui a pris possession de cette volonté. Une créature qui est un étre mo-
ral ne saurait subsister sans un objet: se suffire a soi-méme est le

propre de Dieu.

La paix qui subsistait dans I'inconscience du bien et du mal est per-
due ; 'homme ne marche plus comme un étre qui dans ses pensées n’a
rien qui soit étranger a son état normal, et a ce qu’il possédait dans cet
état ; qui n’a pas une volonté propre, ou, ce qui revient au méme, qui a
une volonté qui ne veut rien en dehors de ce qu’elle possede. L’homme
n’est pas un étre qui jouit avec reconnaissance de ce qui est déja appro-
prié a sa nature, et en particulier d’'un étre semblable a lui, d’un aide qui
a la méme nature que lui et qui répond a son coeur, bénissant Dieu de
tout.

L’homme veut maintenant ; et tandis qu’il a perdu ce qui faisait Ia

sphere de sa jouissance, il y a en lui une activité qui cherche, qui est

devenue incapable de se contenter sans viser plus loin, qui déja, par
cette volonté, s’est lancée dans une sphéere qu’elle ne remplit pas, ou
I'intelligence lui manque pour tout saisir, et ou la force lui fait défaut
pour réaliser méme ce que la volonté saisit. L'homme, et tout ce qui lui
a appartenu, ne suffit plus a ’lhnomme comme jouissance : il lui faut en-

core un objet. Cet objet sera au-dessus ou au-dessous de I’homme. S'il
est au-dessous, ’lhomme se dégrade en prenant pour objet ce qui est

au-dessous de lui-méme : et c’est bien ce qui est arrivé. L'homme ne vit
plus méme selon la nature ; le philosophe dont j’ai parlé en est témoin :

son état est celui que I'apotre dépeint au commencement de I’épitre
aux Romains, avec toutes les horreurs de la simple vérité. Si I'objet de
la poursuite de ’lhomme est au-dessus de lui et au-dessous de Dieu, il

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

n’y a rien la encore qui gouverne sa nature, rien qui le mette morale-

ment a sa place. Un étre bon ne saurait permettre que I’homme fasse

de lui I'objet de son hommage, pour en exclure Dieu. Si un é&tre mauvais

y réussit, il devient pour ’lhomme un dieu, gqui exclut le vrai Dieu, et

dégrade I’'homme dans ses relations les plus élevées ; ce qui est la pire
des dégradations. C'est la aussi ce qui est arrivé a I'homme. Et puisque

ces étres ne sont que des créatures, ils ne sauraient gouverner I’homme

gue par ce qui existe et par ce qui agit sur lui : en d’autres mots, ils sont
les dieux de ses passions ; ils dégradent I'idée de la divinité ; ils dégra-

dent la vie pratigue de ’humanité ; et cette vie devient un esclavage a
des passions qui ne sont jamais satisfaites et qui inventent le mal,
qguand lI'exces, dans ce qui est naturel, les a blasés et les a laissés sans

ressource. Tel était de fait I’état de I'homme dans le paganisme.

L’homme, et par-dessus tout I'homme ayant la connaissance du
bien et du mal, doit avoir Dieu pour objet, un objet duquel son coeur

peut s’occuper avec joie, et sur lequel ses affections peuvent s’exercer ;
sinon il est perdu. L’Evangile, le christianisme a donné & ’lhomme cet

objet. Dieu qui remplit tout, qui est la source de tout, en qui toute bé-

nédiction, tout ce qui est bon, se concentre, Dieu, qui est tout amour,

qui a toute-puissance, qui embrasse tout dans sa connaissance, parce
gue tout, sauf I'abandon de Lui-méme, n’est que le fruit de Sa pensée
et de Sa volonté — Dieu s’est révélé en Christ a ’homme, pour que le

coeur de celui-ci, occupé de Lui, avec une parfaite confiance dans sa

bonté, le connaisse et jouisse de sa présence, et refléte son caractére.

Le péché et la misere de I’homme n’ont fait que fournir I'occasion
a un déploiement infiniment plus complet de ce que Dieu est, et des

perfections de sa nature, en amour, en sagesse, et en puissance ; mais
nous ne considérons ici que le fait qu’il s’est donné a ’lhomme comme
objet. Toutefois, quoique la misere de ’homme n’ait fait que donner
lieu a une révélation bien plus admirable de Dieu, Dieu Lui-méme a di

avoir un objet digne de Lui, qui fit le but de ses desseins, et a I'égard




duquel il pat déployer toutes ses affections : cet objet, c’est la gloire de

son Fils, c’est son Fils lui-méme. Un étre d’une nature inférieure n’au-

rait pu étre cet objet, bien que Dieu puisse se glorifier dans sa grace
envers un tel étre. L'objet des affections, et les affections qui s’exercent
a I'égard de cet objet, sont nécessairement corrélatifs. Ainsi Dieu a dé-
ployé sa grace souveraine et immense a I'égard de ce qui était le plus
misérable et le plus indigne, le plus nécessiteux : il a déployé toute la
majesté de son Etre, toute I’excellence de sa nature, en rapport avec un
objet en qui il pouvait trouver toutes ses délices, et montrer ce qu’il est
dans la gloire de sa nature. Mais c’est comme homme (merveilleuse vé-

rité des conseils éternels de Dieu !) que cet objet des délices de Dieu le

Pére a pris sa place dans cette glorieuse révélation par laquelle Dieu se

fait connaitre a ses créatures. Dieu avait ordonné et préparé ’homme
pour cela. Ainsi, le coeur instruit par I'Esprit connait Dieu révélé dans

cette grace immense, dans I'amour qui descend du tréne de Dieu
jusqu’a la ruine et a la misére du pécheur ; il se trouve, en Christ, dans

la connaissance et la jouissance de I'amour que Dieu a pour I'objet de

ses éternelles délices, objet digne aussi de faire les délices de Dieu ; il

jouit des communications par lesquelles Dieu le témoigne (Jean 17: 7 et
8) et enfin, il a part a la gloire qui en est la démonstration publique de-
vant 'univers. Cette derniéere partie de notre ineffable bonheur est le
sujet des communications de Christ dans la derniere partie de I’évangile
de Jean (chap. 14: 16, et tout particulierement chap. 17) (*).

(*) Comparer Proverbes 8: 30, 31, avec Luc 2: 14 : «bon plaisir dans les
hommesy». Il est beau de voir les anges célébrer ce bon plaisir sans
jalousie. L'amour qui descend en grace est grand en proportion de
la misére et de I'indignité de son objet ; celui qui s’éleve en haut est
I"affection de I’dme en proportion de la dignité de |'objet : on voit
les deux en Christ, Ephésiens 5: 2. Dans tous les deux, en Christ le
moi est entierement mis de coté. Il s’est donné Lui-méme, il n’a
point cherché son propre intérét. La loi prend le moi comme mesure
a I’égard de mon prochain et place mon prochain sur le méme pied
que moi. L'amour n’y regarde jamais de haut en bas.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Du moment que le pécheur est converti et croit a I'Evangile — et

(pour tout dire quant a son état) est aussi scellé du Saint Esprit, main-

tenant que le Seigneur a opéré la rédemption — il est introduit, quant
au principe de sa vie, dans cette position et dans les relations avec Dieu

dont nous venons de parler. Il n’est peut-étre qu’un enfant; mais le
Pére qu’il connait, I'amour dans lequel il est entré, le Sauveur sur lequel
il ouvre les yeux, sont les mémes dont il jouira, quand il connaitra

comme il est connu. Il est chrétien ; il s’est tourné des idoles vers Dieu,
et pour attendre des cieux son Fils.

On remarquera qu’il n’est pas question ici de la puissance qui con-

vertit, ni de la source de la vie : d’autres passages en parlent claire-

ment ; ce qui est présenté, c’est le caractére de la vie, dans sa manifes-

tation. Or, ce caractere dépend des objets de notre vie. La vie s’exerce,

se déploie, en rapport avec des objets, et acquiert ainsi son caractere.
La source d’ou elle découle la rend capable de jouir des objets qui lui
sont présentés, mais une vie intrinseque, qui n’a pas d’objet dont elle
dépende, n’est pas la vie d’une créature. Vivre d’une telle vie est |a pré-
rogative de Dieu. Ceci montre la folie de ceux qui veulent une vie sub-

jective, comme on dit, sans qu’elle ait en méme temps un caractere po-
sitivement objectif, car son état subjectif dépend de I'objet dont elle
s’occupe. C’est le propre de Dieu d’étre la source de ses propres pen-
sées, sans objet qui les forme ; c’est le propre de Dieu d’étre et de se
suffire a Lui-méme, parce qu’il est la perfection, et le centre et la source
de tout ; et de se créer d’autres objets, s’il veut en avoir d’autres que
Lui-méme. En un mot, tout en recevant de Dieu une vie gui est capable

de jouir de Lui, le caractere moral de I’'homme ne se forme pas en soi,

sans un objet qui lui communique son caractere.

Or, Dieu s’est donné a nous comme obijet, et s’est révélé en Christ.

Si nous nous occupons de Dieu en Lui-méme, en supposant pour un mo-
ment qu’il se soit révélé ainsi, le sujet est trop vaste pour nous. Dieu

connu ainsi, c’est une joie infinie ; mais dans ce qui est purement infini,



il manque quelque chose pour une créature, quoique sa prérogative la

plus élevée soit de jouir de ce qui est infini. D’'un coté, c’est une néces-
sité pour ’'homme, pour qu’il soit a sa place, et que Dieu ait la sienne
vis-a-vis de lui, et d’un autre coté aussi, c’est ce qui I'éleve d’une ma-
niere si admirable. Il faut qu’il en soit ainsi ; et cette jouissance nous est
donnée, et donnée dans une intimité précieuse ; car nous sommes en-

fants, et nous demeurons en Dieu, et Dieu en nous. Mais dans l'infini

absolu, il y a un certain poids pour le coeur : ce sentiment de Dieu seul
nous oppresse. L'Ecriture parle de: «en mesure surabondante, un
poids (*) éternel de gloire». Il faut qu’il en soit nécessairement ainsi : la
majesté de Dieu doit étre maintenue quand nous pensons a Lui comme
Dieu, et son autorité sur la conscience doit se faire sentir. Le coeur, Dieu
I’a formé ainsi, a besoin d’un objet qui ne rabaisse pas ses affections,

mais qui ait le caractéere de compagnon et d’ami, au moins de quelqu’un
duquel le coeur puisse s’approcher comme ayant ce caractere.

(*) Poids et gloire sont un méme mot en hébreu : Cabod.

C’est la ce que nous possédons en Christ, notre précieux Sauveur.

Il est un objet tout prés de nous; il n’a pas honte de nous appeler

freres ; il nous a appelés amis ; tout ce gu’il a entendu de son Pere, il

nous I'a communiqué. Est-il donc Lui un moyen de détourner nos re-

gards de Dieu ? Au contraire, c’est en Christ que Dieu est manifesté, en

Lui que les anges mémes le voient : c’est Lui qui, étant dans le sein du
Pere, nous révele son Dieu et Pére, dans cette douce relation et comme

il le connait Lui-méme ; et non seulement cela, mais il est dans le Pére

et le Pere en Lui, de sorte que celui qui I’a vu a vu le Pére. Il nous révele

Dieu, au lieu de nous détourner de Lui. En grace, il I'a déja révélé ; nous

attendons la révélation de la gloire en Lui. Déja sur la terre aussi, du
moment qu’il est né, les anges ont célébré le bon plaisir de Dieu dans

les hommes, car I'objet de ses éternelles délices était devenu homme ;

et maintenant il a accompli I'oeuvre qui rend possible I'introduction

d’autres hommes — de pécheurs — dans la jouissance avec Lui-méme

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

de cette faveur de Dieu. Autrefois ennemis, «<nous avons été réconciliés
avec Dieu par la mort de son Fils».

C’est ainsi que Dieu nous a réconciliés avec Lui-méme. Connaissant

Dieu ainsi par la foi, nous nous tournons des idoles pour servir le Dieu

vivant et vrai, et pour attendre des cieux son Fils. Le Dieu vivant et vrai

est 'objet de notre joyeux service. Son Fils que nous connaissons, qui

nous connait, qui veut gue nous soyons la ou il est, qui nous a identifiés

avec sa propre gloire, et sa gloire avec nous, Lui, homme glorieux pour
toujours, et premier-né d’entre plusieurs fréres, est I'objet de notre at-

tente. Nous I'attendons du ciel, car 13, dans le ciel, sont nos espérances
et le siege de notre joie.

Nous possédons l'infini d’'un Dieu d’amour, et l'intimité et |a gloire

de Celui qui a pris part a toutes nos infirmités, et qui, sans péché, a

porté tous nos péchés. Quelle part que la notre !

Mais il y a un autre coté de la vérité. Les créatures sont respon-

sables, et Dieu, quels que soient son amour et sa patience, ne peut pas
permettre le mal ou le mépris de son autorité. S'il les tolérait, tout se-

rait confusion et misére ; Dieu Lui-méme perdrait sa place. Il y a un ju-

gement ; il y a la colére a venir. Nous étions responsables ; nous avons
manqué ; comment donc jouir de Dieu et du Fils de la maniére dont
nous avons parlé ?

Ici s’applique la troisieme vérité dont I'ap6tre parle, lorsqu’il dit :
«qui nous délivre de la colére qui vient». L’oeuvre de Christ nous a mis
parfaitement a 'abri de cette colére. A la croix il a pris notre place de

responsabilité, et il a aboli pour nous le péché par le sacrifice de Lui-

méme.

Voila donc les trois grands éléments de la vie chrétienne : nous ser-

vons le Dieu vivant et vrai, ayant abandonné nos idoles extérieures et

intérieures ; nous attendons Jésus pour entrer dans la gloire, car cette




vue de Dieu nous fait sentir ce que c’est que ce monde, et Jésus nous

est connu ; quant a nos péchés et a notre conscience, nous sommes par-
faitement purifiés, nous ne craignons rien. Tel était le témoignage que

rendaient la vie et la marche des Thessaloniciens.

CHAPITRE 2

[v.1-12] Ayant posé ces grands principes, I'ap6tre en appelle avec
sincérité et effusion de coeur a toute sa marche au milieu des Thessalo-
niciens comme fournissant la preuve qu’il avait été animé du méme es-
prit qu’il se réjouissait de voir chez eux. Paul n’avait pas adressé des
exhortations a d’autres, en usant lui-méme de leur affection pour son
propre avantage ; il n’avait pas encouragé les autres a supporter des af-

flictions sans avoir le courage d’en subir lui-méme. Insulté et maltraité

a Philippes, il avait eu de la hardiesse en son Dieu pour renouveler ses
attaques contre le royaume des ténebres a Thessalonique, et cela avec
une grande énergie. Il n’avait pas flatté les Thessaloniciens pour les ga-

gner ; il leur avait présenté la vérité comme étant lui-méme le serviteur

de Dieu ; il avait travaillé de ses propres mains pour ne pas leur étre a
charge. Toutes ses voies au milieu d’eux avaient été devant Dieu dans

la lumiére, et par I'énergie du Saint Esprit, et dans un esprit de dévoue-

ment : ainsi qu’il voulait qu’ils marchassent, il avait marché lui aussi, ils
le savaient, saintement, justement et irréprochablement au milieu
d’eux, comme aussi il les avait exhortés, avec toute affection et ten-
dresse, a_marcher d’une maniere digne de Dieu qui les appelait a son

propre royaume et a sa propre gloire.

On voit encore dans cette derniére expression la relation étroite du

chrétien avec Dieu, dans son caractere individuel. Le chrétien a sa part

dans le propre royaume et dans la propre gloire de Dieu, et sa conduite
doit convenir a une telle position. Ici il s’agit de la propre position du

croyant en relation avec Dieu, comme auparavant il a été question de
ses relations avec Dieu et le Seigneur Jésus.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Ensuite I'apotre parle du moyen par lequel ce monde de nouvelles
pensées a été acquis au chrétien : Dieu a parlé pour se révéler Lui-

méme ainsi que ses conseils. Dieu avait confié I’Evangile a Paul (vers. 4),

et Paul avait agi comme étant devant Dieu et responsable envers Lui.

Les Thessaloniciens aussi, de leur coté, avaient recu la Parole, non
comme la parole de Paul, mais comme la parole de Dieu Lui-méme qui

leur était adressée par la bouche de Paul. Il est intéressant, et c’est pour
nous aussi une pensée sérieuse, de voir que, pour ce qui regarde la ma-

nifestation de la puissance de Dieu ici-bas, bien que I'oeuvre soit de

Dieu, le fruit des travaux de ses serviteurs répond au caractere et a la
perfection de ce travail méme. Ainsi les liens de la grace et la commu-

nion s’établissent, on se comprend mutuellement, ’oeuvre manifeste

I'ouvrier ; I'ouvrier se réjouit dans ce que son coeur avait désiré pour

les ames qui sont les fruits de ses travaux, et celles-ci savent apprécier

la_ marche et le travail de I'ouvrier en reconnaissant la puissance de Ia
grace en lui qui a été le moyen de les placer dans cette position ; et les
uns et les autres, connaissant Dieu, se réjouissent dans la communion

de sa grace.

Paul était beaucoup avec Dieu quant a son ame et a son oeuvre :
les Thessaloniciens avaient, par conséquent, recu la Parole dans cette
méme puissance ; ils étaient ainsi avec I'apétre en communion avec

Dieu selon cette puissance et selon cette intimité.

Nous voyons ici, en passant, les Juifs privés de cette relation avec
Dieu : le résidu était recu en grace et souffrait de I'animosité de la
masse du peuple. Les élus d’entre les gentils recueillaient, de leur coté,

I’hostilité de leurs compatriotes, par le témoignage qu’ils rendaient
contre le prince de ce monde, par leur marche chrétienne et par leur

confession d’un Christ céleste, d’un Christ que le monde avait rejeté.

La religion des Juifs était devenue une pure jalousie contre les

autres. La prétention a la possession exclusive des privileges religieux




(privileges tres précieux, lorsque Israél en jouissait avec Dieu, comme
témoignage de sa faveur) ne devenait gu’une source de haine dans le

coeur de ce peuple, quand Dieu, dans la plénitude de sa grace souve-

raine, voulait bénir d’autres qui n’avaient droit a rien. Par cette pré-

tention exclusive, les Juifs reniaient les droits de Dieu qui les avait au-

paravant choisis comme peuple ; ils reniaient la grace de Dieu selon la-

quelle il agissait envers les pécheurs, et qui aurait été la source de meil-

leures bénédictions pour eux-mémes. Or, en attendant, leur refus d’en-

trer avait transporté la scéne de nos espérances et de nos joies de la
terre dans le ciel, la ol nous connaissons le Seigneur et ou il restera
jusqu’a ce qu’il vienne réclamer ses droits sur la terre. Avant de les ré-

clamer, il nous prendra a Lui.

[v.13-16] En attendant, la parole de Dieu est la source de notre con-
fiance, la révélation de la gloire, de la vérité et I'amour. Cette Parole est

puissante en ceux qui croient. Les Juifs sont mis de c6té. Par leur op-

osition a la grace envers les gentils, ils avaient pris une position d’ini-
p g g , p

mitié contre Dieu en grdce, et la colére était venue sur eux. Cette colére

n’était pas encore exécutée, mais ils s’étaient placés dans la position
gue nous venons d’indiquer : ce n’était pas seulement qu’ils eussent
violé la loi ; déja ils avaient tué leurs prophétes qui leur avaient été en-
voyés en grace ; déja ils avaient mis a mort le Christ, Jésus le Seigneur.
La grace souveraine seule pouvait porter remede a cet état du peuple.
Les Juifs ont résisté a cette grace, parce que Dieu, en agissant selon

cette grace, était bon pour les gentils et leur accordait, en méme temps

gu’aux Juifs eux-mémes, des priviléges meilleurs gue ceux que les Juifs

avaient perdus. La colére donc était finalement venue sur ceux-ci,

comme peuple. Les chrétiens avaient maintenant la jouissance de meil-

leurs priviléges a la place des Juifs.

Ce n’est pas ici le moment d’expliquer les voies de Dieu qui s’ac-
compliront plus tard a I’égard du résidu de ce peuple. Dans le passage
qui nous occupe, I'ap6tre parle du peuple juif pour montrer que les

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

chrétiens, ceux qui avaient recu /a Parole, étaient seuls en relation avec

Dieu. C’'est la réception de la Parole par la foi, et rien d’autre, qui met

les dmes réellement en relation avec Dieu. Les privileges héréditaires

se trouvaient étre, dans leur nature, |'opposition contre la grace et

contre la souveraineté divine, et ainsi contre le caractére de Dieu Lui-

méme et ses droits divins, car Dieu est souverain, et Dieu est amour.

La Parole révele la grace ; on obéit a cette Parole en y croyant ; et

le chrétien, mis en relation avec Dieu, marche en communion avec Lui

et dans ses voies, et attend le Fils en qui Dieu s’est révélé pour les

hommes. C’est le fruit de ce que le chrétien a recu quand il a cru ; c’est
un principe actif de vie et une lumiere qui vient de Dieu pour le chemin.

[v.17-20] L’apOtre bénissait Dieu de ce que les Thessaloniciens mar-

chaient ainsi; et ayant mis ce point au clair, il revient a la joie de sa

communion avec eux, selon la bénédiction positive qu’avait apportée la

révélation de Dieu dans leur coeur, par la Parole. Paul aurait bien voulu
voir les Thessaloniciens et jouir de cette communion, en s’entretenant
avec eux face a face ; mais aussi longtemps que |la connaissance de Dieu

s’acquiert par la Parole seulement, c’est-a-dire par la foi, aussi long-

temps que le Seigneur est absent, une autre conséquence découle de
cette absence, savoir, que les joies se mélent a des combats. Toutefois,

les combats, bien que, a vue d’homme, ils interrompent ces joies, les

rendent plus douces, plus réelles, leur conservant leur caractére cé-

leste et faisant du Seigneur Lui-méme, dont elles ne peuvent étre sé-

parées, le centre, le point commun ou les coeurs s’unissent, avec la

conscience gu’ils sont dans le désert. On sent qu’il faut attendre une

scene et un temps, ou le mal et la puissance de I'Ennemi ne soient plus,

et ou Christ soit tout. Joyeuse espérance, sainte joie, puissant lien du
coeur avec Christ | Quand Christ sera tout, notre joie sera compléte et
tous les saints en jouiront. Paul aurait voulu voir encore les Thessaloni-

ciens, mais Satan 'avait empéché une, et deux fois méme. Le temps



viendra ou I'ap6tre jouira pleinement d’eux et de son travail parmi eux,
en les voyant en pleine possession de la gloire, a la venue de Christ.

Chez I'ap6tre lui-méme, lorsqu’il s’était trouvé a Thessalonique, la
vie chrétienne s’était pleinement développée dans |'amour et dans la

sainteté. Il avait été au milieu des Thessaloniciens plein de tendresse
comme une mere qui nourrit ses enfants, et prét, tant ils lui étaient
chers, a leur donner, non seulement I’Evangile, mais sa propre vie [v.3];
il avait été en méme temps saint et sans reproche dans toute sa con-
duite. Quelle énergie de vie et d’affection jaillit chez lui, par la puissance

divine, sans que son coeur tienne compte de conséquences autres que

la bénédiction des élus et la gloire de Dieu ! C’est la la vie chrétienne,

guand on ne discute pas dans son coeur par incrédulité, mais que, fort
dans la foi, on compte sur Dieu pour pouvoir le servir ; ainsi |'amour est

libre. Si I’'on est hors de soi, c’est pour Dieu ; si I'on est prudent et plein
de considération, c’est seulement pour le bien d’autrui. Et quels liens

cela forme ! La persécution ne fait qu’accélérer I'oeuvre, en forcant
I’ouvrier de s’en aller ailleurs, quand peut-étre il serait tenté de jouir des
fruits de ses travaux dans la société de ceux qui ont été bénis par son
moyen (comp. chap. 2: 2). Le coeur de I'ap6tre, quoiqu’il fit absent, de-
meurait toujours lié aux Thessaloniciens, se souvenait de ses bien-ai-
més, priait pour eux, bénissait Dieu pour la grace qui leur avait été faite,
s’assurant, avec joie, quand il y pensait, qu’ils avaient part a la gloire
comme les élus de Dieu (chap. 1: 3,4 ; 2: 13).

Le lien demeure ferme ; mais le chemin de la jouissance actuelle

d’'une communion personnelle étant extérieurement obstrué (Dieu le

permettant), par les manoeuvres de Satan, le coeur de I'apotre s’éleve

plus haut et cherche la pleine satisfaction de son amour chrétien pour
le moment ou le Christ, présent dans sa puissance, aura 0té tout obs-

tacle et accompli les desseins de Dieu a I’égard des saints, quand son

amour aura porté tous ses fruits précieux en eux, et qu’ils jouiront en-
semble, lui, Paul, et ses chers enfants dans la foi, de tout ce que la grace

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

et la puissance de I'Esprit auront produit en eux. C’est vers ce jour-la
que I'apobtre, qui pour le moment ne pouvait satisfaire son désir ardent
de les voir, porte ses regards. Et remarquez que, s’il renvoie la pleine
joie de communion avec eux a ce moment béni, c’est que son coeur
était déja plein de cette joie-la pour lui-méme. La puissance de I'Esprit,

agissant selon la vérité, porte toujours le coeur vers ce moment-Ia : elle

pousse I’ame a travailler en amour ici-bas ; elle fait réaliser ainsi I’'oppo-

sition qui existe entre les ténebres de ce monde et la lumiére, soit que

ces ténébres prévalent dans les hommes, soit gu’elles se manifestent

dans l'influence directe du prince des ténébres. La puissance de I'Esprit

fait toujours sentir le besoin de ce jour de lumiére ou le mal ne sera

plus la pour empécher le nouvel homme de jouir de ce qui est bon, dans

la communion des biens-aimés de Dieu, et pour I'empécher par-dessus

tout de jouir de la présence de son Sauveur glorifié qui I’'a aimé,

quoique, pour exercer sa foi, il lui soit pour le moment caché.

C’est Christ qui est la_source et |'objet de toutes ces affections ;

c’est Lui qui les soutient et les nourrit, qui les attire toujours a Lui par sa
beauté et par son amour, qui, dans les peines de la vie chrétienne, porte

le coeur en avant vers le jour de notre réunion avec Lui, vers le jour de

sa venue, ou le coeur sera libre de s’occuper sans interruption de tout

ce qui nous unit a Lui. Cette pensée de la présence du Sauveur domine

tout, quand la joie divine de la rédemption dans toute sa fraicheur

remplit le coeur. C’est ce que I'on trouve dans notre épitre :

1) nous sommes convertis pour 'attendre (chap. 1) ;

2) nous jouirons de la communion des saints, des fruits de nos travaux,
qguand il reviendra (chap. 2) ;

3) le jour de Christ donne a notre pensée, a I'égard de la sainteté, sa
force et sa mesure (chap. 3) ;

4) il détruit la peine du coeur qui autrement accompagnerait la mort

des saints (chap. 4) ;
5) c’est pour ce jour-la que les fidéles sont gardés (chap. 5).




La venue du Seigneur, la présence de Jésus remplit donc le coeur du

croyant, lorsque la vie jaillit dans sa fraicheur ; remplit le coeur d’une

joyeuse espérance dont I'accomplissement brille devant nos yeux dans
une scene de joie ol tous nos souhaits seront accomplis.

Mais pour en revenir a la fin du chap. 2, le lien que Satan cherchait

a rompre, en interrompant la jouissance de cette attente, se fortifiait
plutét en ce que le coeur du fidéle se rattachait par la foi a la venue du

Seigneur. Le courant de I’Esprit, auquel Satan pouvait mettre cette

digue, bien que détourné de son lit naturel, ne pouvait étre arrété, car

il coulait toujours ; ce courant se répandait en flots qui fertilisaient tout

a I’entour de lui, tandis qu’il se dirigeait vers la mer ou se trouvait la
plénitude des eaux qui entretenaient sa source.

On doit remarquer ici que les fruits spéciaux de nos travaux ne sont

pas perdus ; ils se retrouvent a la venue de Christ. Notre principale joie

personnelle est de voir le Seigneur Lui-méme et de Lui étre sem-

blables ; c’est la part de tous les saints ; mais il y a des fruits particuliers

en _rapport avec l'oeuvre que I'Esprit opére en nous et par notre

moyen ; a Thessalonique, I'énergie spirituelle de I'apo6tre avait amené
un grand nombre d’ames a Dieu, a I'attente de Jésus, et a une étroite
union avec Lui-méme dans la vérité. Cette énergie devait étre couron-
née, a la venue de Christ, par la présence de ces croyants dans la gloire,

comme fruits des travaux de I'apotre ; Dieu récompenserait ainsi les

travaux de celui-ci en rendant un éclatant témoignage a sa fidélité par
la présence de tous ces saints en gloire ; et 'amour qui avait agi dans le
coeur de Paul trouverait sa satisfaction en voyant les objets de cet

amour dans la gloire et dans la présence de Jésus ; ces Thessaloniciens

devaient étre sa gloire et sa joie. Cette pensée servait a resserrer en-

core les liens qui existaient entre I'apodtre et les saints de Thessalonique,
et a consoler celui-ci dans ses travaux et ses souffrances.

CHAPITRE 3

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Or cet éloignement forcé de I'apbtre, comme principal ouvrier,

sans affaiblir le lien entre lui et les disciples, formait de nouveaux liens

qui devaient consolider et affermir I'Eglise et la lier ensemble par
chaque jointure du fournissement. Ceci (car toutes choses ne sont que
les instruments de la sagesse et de la puissance de Dieu) se rattache aux
circonstances dont les Actes des Apdtres nous fournissent les principaux
détails.

A la suite des persécutions suscitées par les Juifs, Paul, aprés un
court séjour a Thessalonique, avait di quitter cette ville et se rendre a
Bérée ; les Juifs de Thessalonique I’avaient poursuivi jusque dans cette
derniere ville, et avaient exercé leur influence sur leurs compatriotes et
sur les autres habitants de Bérée, de sorte que les freres de ce lieu
avaient dG mettre Paul en s(ireté. Ceux auxquels il fut confié le condui-
sirent a Athénes, tandis que Timothée et Silas restaient pour le moment
a Bérée; mais, selon les ordres de Paul, ils le rejoignirent bient6t a
Athénes. En attendant, une violente persécution sévissait contre les

chrétiens a Thessalonique, ville importante, ou, a ce qu’il parait, les Juifs

avaient déja exercé une assez grande influence sur la population

paienne, influence minée par les progres du christianisme, que les Juifs

repoussaient dans leur aveuglement.

L'apo6tre, apprenant cet état de choses par Timothée et Silas, se
préoccupait du danger gui menacait les nouveaux convertis de Thessa-

lonique d’étre ébranlés dans leur foi par les difficultés du chemin, alors

gu’ils étaient tout jeunes encore dans la foi. L’affection de I'ap6tre ne
pouvait se tranquilliser sans qu’il se mit en communication avec eux, et
déja, d’Athenes, il avait envoyé Timothée pour avoir de leurs nouvelles
et pour affermir leurs coeurs, en leur rappelant qu’il leur avait dit déja,
étant avec eux, que des persécutions devaient arriver. Pendant I'ab-

sence de Timothée, Paul avait quitté Athénes et était venu a Corinthe,
ou Timothée le réconforta de nouveau par les bonnes nouvelles qu’il

apportait de Thessalonigue ; et I'ap6tre avait alors repris son travail a




Corinthe avec un renouvellement de force et de courage (voir Actes 18:
oilE

C’est au retour de Timothée que Paul écrivit la lettre qui nous oc-
cupe. Timothée lui avait fait part du bon état des chrétiens de Thessa-
lonique, en lui faisant savoir qu’ils retenaient fermement la foi, dési-
raient ardemment voir I'ap6tre et marchaient dans 'amour entre eux.
Le coeur de Paul, au milieu de ses peines et de I'opposition des hommes,
au milieu des afflictions de I'Evangile en un mot, est rafraichi par ces
nouvelles. Il est lui-méme fortifié : car si la foi de I'ouvrier est le moyen

de la bénédiction des dmes, et la mesure, en général, du caractére ex-

térieur de I'oeuvre, la foi des chrétiens, qui sont les fruits de ces travaux
et qui répondent a ces travaux, est une source de force et d’encourage-

ment pour |'ouvrier, comme aussi les priéres des saints sont une grande

source de bénédiction pour lui.

L’amour trouve son aliment et sa joie dans cet état prospere des
ames ; la foi, ce qui la nourrit et la fortifie : 'opération de Dieu est sentie
dans les fruits qu’elle produit. Je vis, dit I'apotre, si vous tenez fermes
dans le Seigneur (verset 8). «Comment pourrions-nous rendre a Dieu
assez d’actions de graces pour vous», ajoute-t-il, «pour toute la joie
avec laquelle nous nous réjouissons a cause de vous devant notre
Dieu». Beau et touchant tableau de I'effet de I'opération de I'Esprit de
Dieu, délivrant les dmes de la corruption du monde et produisant les

plus pures affections, la plus grande abnégation de soi en faveur des

autres, la plus grande joie dans leur bonheur — bonheur divin qui se

réalise devant Dieu Lui-méme et dont la valeur s’apprécie dans sa pré-

sence par le coeur spirituel qui se tient habituellement aupreés de Lui et

qui, de la part de ce Dieu d’amour, a été l'instrument de la bénédiction

qui est la source de sa joie.

Quel lien gque le lien de I’Esprit ! Comme I'égoisme est oublié et

disparait dans la joie de telles affections | L'ap6tre animé de cette affec-

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

tion, qui s’accroit au lieu de se fatiguer par son exercice et par la satis-
faction gu’elle recoit dans le bonheur d’autrui, désire revoir les Thessa-

loniciens, et cela d’autant plus que ceux-ci étaient ainsi soutenus ; non
pas maintenant dans le but de les affermir, mais pour les édifier sur ce

qui était si ferme et pour compléter leur enseignement spirituel, en

leur communiquant ce qui manquait encore a leur foi. Mais il était, et

il a dii étre ouvrier et non pas maitre (c’est ce que Dieu nous fait sentir),

et dépendre entiéerement de Dieu pour son oeuvre et pour I’édification

des autres. En effet, il s’est passé des années avant que Paul ait revu les
Thessaloniciens ; il a dG rester longtemps a Corinthe ou le Seigneur avait
un grand peuple : il a revisité Jérusalem, ensuite toute I’Asie-Mineure
ou il avait travaillé auparavant ; ensuite il est venu a Ephése, ou il est
resté pres de trois ans, et enfin il a revu les Thessaloniciens, aprées avoir
quitté Ephése pour se rendre a Corinthe, prenant la route de Macé-
doine, pour éviter de passer a Corinthe, avant le retour a I'ordre des
chrétiens de cette ville.

[v.11-13] Que Dieu lui-méme (c’est ainsi que s’exprimait le désir de
I'apotre et sa soumission a la volonté de Dieu), que Dieu lui-méme

«nous fraye le chemin auprés de vous» [v.11]. Le souhait de I'ap6tre

n’est pas vague : il se rapporte a Dieu comme a son Pére — source de
toutes ces saintes affections. Dieu est devenu notre Pere et ordonne
tout en vue du bien de ses enfants, selon cette parfaite sagesse qui em-
brasse toutes les circonstances de tous ses enfants a la fois. «Notre Dieu
et Pére lui-méme», dit-il. Mais une autre pensée se présente a I'esprit

de I'apbtre, une pensée qui, certainement, n’est jamais en conflit avec
celle que nous venons de signaler, car Dieu est un, mais une pensée qui
a un autre caractere moins individuel : «et notre Seigneur Jésus»,

ajoute-t-il. Christ est Fils sur sa propre maison, et outre la joie et la bé-

nédiction des affections individuelles, il y avait, pour Paul, le progres, le
bien-étre et le développement de toute I’Assemblée a considérer. Ces

deux parties du christianisme agissent assurément I'une sur l'autre.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_18
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_18

La ou I'opération de I’Esprit est pleine et entierement libre, le bien-

étre de ’Assemblée et les affections individuelles sont en harmonie ; si

guelgue chose fait défaut dans I'une de ces deux sphéres d’action, Dieu
emploie le défaut méme pour agir puissamment dans l'autre. Si I'en-
semble de I’Assemblée est faible, la foi individuelle est exercée d’une
maniére particuliere et s’appuie plus immédiatement sur Dieu Lui-
méme. Nous ne trouvons pas les Elie et les Elisée sous le régne de Salo-
mon. D’autre part, les soins diligents donnés a |I’Assemblée par ceux que

Dieu emploie pour cela sont la vraie énergie de son organisation spiri-

tuelle, raffermissent la vie et réveillent les affections spirituelles dans

les membres endormis. Mais les deux choses sont différentes I'une de
I'autre. Ainsi 'ap6tre ajoute a : «notre Dieu et Pére», «notre Seigneur
Jésus», qui, nous I'avons dit (selon Héb. 3), est Fils sur sa propre mai-

son. C’'est un bonheur que le chemin de nos pieds dépende de I'amour
d’un Pere qui est Dieu Lui-méme, et qui agit selon les tendres affections
exprimées par ce nom de Péere, et que le bien-étre de I’Assemblée dé-

pende du gouvernement d’un Seigneur tel que Jésus, qui I'laime d’un

amour parfait et qui, tout en ayant pris cette place, est le Dieu qui a tout
créé, 'Homme qui a toute-puissance dans les cieux et sur la terre, et
pour qui les chrétiens sont les objets de soins incessants et fideles, soins
gu’il dépense pour amener finalement I’Assemblée a Lui-méme, dans la
gloire, selon les conseils de Dieu (*).

(*) Il est bon de rappeler ici que, bien que Christ soit Fils sur la maison
de Dieu, comme Seigneur il n’est pas Seigneur sur I’Assemblée mais
sur les individus. En outre, il est dans un sens général Seigneur de
tous ; mais son action envers les individus a en méme temps pour
but le bien de I’Assemblée.

Tel était donc le premier souhait de I'apotre ; tels étaient ceux pour
lesquels il formait ce souhait. En attendant, Paul devait laisser ses chers
Thessaloniciens aux soins immédiats du Seigneur, duquel il dépendait

lui-méme (comp. Actes 20: 32). C’est vers le Seigneur donc qu’il tourne
son coeur. Que Dieu, dit-il, me «fraye le chemin aupres de vous ; et

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

guant a vous, que le Seigneur vous fasse abonder et surabonder en
amour les uns envers les autres et envers tous» (vers. 11, 12). Aussi le
coeur de |'apOtre pouvait présenter son affection pour les Thessaloni-
ciens comme modele de I'amour que ceux-ci devaient avoir pour les
autres. Cette puissance d’amour maintient le coeur dans la présence

de Dieu et lui fait trouver sa joie dans la lumiere de cette présence et
désirer ardemment que tous les saints soient dans sa présence, leurs

coeurs étant rendus propres pour cette présence et dans cette pré-
sence ; car Dieu est amour, et |'exercice de I'amour dans le coeur du

chrétien (fruit de la présence et de I'opération de I'Esprit) est, de fait,
I’effet de la présence de Dieu et, en méme temps, nous fait sentir cette

présence, de sorte qu’il nous tient devant lui et maintient une commu-

nion avec lui dont on a la conscience intime dans le coeur. L’amour peut
souffrir et montrer sa force en souffrant ; mais nous parlons de |'exer-
cice spontané de I'amour envers les objets que Dieu lui présente.

Or, étant ainsi le déploiement de la nature divine en nous et ce qui
maintient le coeur dans la communion de Dieu Lui-méme, I"amour est
le lien de la perfection, le vrai moyen de sainteté, quand il est réel. Le

coeur est, par lui, retenu loin de la chair et de ses pensées, dans la pure

lumiére de la présence de Dieu, et en fait ainsi jouir I’ame. C'est pour-

quoi I'ap6tre demande pour les saints de Thessalonigue, en attendant

qgu’il pat leur donner plus de lumiére, que le Seigneur fit croitre 'amour

en eux pour «affermir vos coeurs sans reproche en sainteté devant

notre Dieu et Pére en la venue de notre Seigneur Jésus avec tous ses

saints» (vers. 12, 13). Ici nous trouvons, de nouveau, les deux grands

principes dont j’ai parlé a la fin du chapitre premier : Dieu dans la per-

fection de sa nature, et le Seigneur Jésus dans I'intimité de ses relations

avec nous — Dieu, toutefois comme Peére, et Jésus comme Seignheur :

Nous sommes devant Dieu, et Jésus vient avec ses saints ; il les a ame-

nés a la perfection, ils sont avec lui, et ainsi devant Dieu connu dans la

relation de Pére.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_20

Remarquez aussi que tout se rapporte a cette espérance ; c’'était

une attente réelle et présente. Si les Thessaloniciens avaient été con-

vertis pour servir Dieu et pour attendre des cieux son Fils, tout se rap-
portait pour eux au merveilleux moment ou il viendrait. Ce gui consti-

tue la sainteté se démontrera alors, lorsqu’ils seront devant Dieu et que

les saints seront avec leur Chef ; manifestés en outre avec Lui dans la

gloire, en méme temps qu’alors ils jouiront aussi pleinement des fruits
de leurs travaux et de la récompense de I'amour dans la joie de tous
ceux qu’ils auront aimés (*).

(*) Il est tres frappant de voir comment la sainteté ici-bas et la manifes-
tation dans la gloire sont réunies ensemble comme une méme chose
dans I'Ecriture ; seulement le voile est levé lorsque les saints sont
dans la gloire. Christ méme a été déterminé Fils de Dieu en puis-
sance, selon |'Esprit de sainteté, par la résurrection. Nous tous con-
templant, a face découverte, la gloire, nous sommes transformés en
la méme image de gloire en gloire. De méme ici, nous devons mar-
cher dans I'amour : étre sans reproche en sainteté. Nous, nous au-
rions dit : sans reproche ici-bas ; mais non, le voile est levé en la ve-
nue de notre Seigneur Jésus avec tous ses saints. En Ephésiens 5, il
nous lave par la Parole pour nous présenter a Lui-méme comme un
corps glorieux sans nulle tache.

La scene, qui mettrale comble a I'oeuvre, se présente ici dans toute
sa portée normale : on est devant Dieu, dans sa présence ou la sainteté

est manifestée, telle qu’elle est dans son vrai caractere ; nous sommes

1a pour la parfaite communion avec Dieu dans la lumiére. C'est dans

cette lumiéere que sera manifestée comment cette sainteté est liée avec

la nature de Dieu et avec sa présence sans voile, et comment cette ma-

nifestation est en rapport avec le développement d’une nature en nous
gui nous met par la grace en relation avec Lui.

«Sans reproche, dit-il, en sainteté» ; et «en sainteté devant notre

Dieu». Dieu est lumiére. Quelle joie immense ; quelle puissance par

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

grace dans la pensée que, dans le temps présent, nous nous mainte-

nions manifestés devant Lui ! Mais ’amour seul, connu en Lui, peut

produire en nous cet effet.

Aux mots : «notre Dieu» nous ajoutons les mots «notre Pére» :
cette relation avec notre Dieu est une relation connue et réelle, qui a

son caractere a elle, une relation d’amour. Elle n’est pas une chose a

acquérir, et la sainteté n’est pas le moyen de I'acquérir : la sainteté est

le caractére de la relation dans laquelle nous sommes avec Dieu, en

tant que rendus participants de la nature divine comme ses enfants, et

elle est la révélation de la perfection de cette nature en Lui en amour.

L’amour méme nous a donné cette nature et nous a placés dans cette

relation, la sainteté pratique est son exercice en communion avec

Dieu ; nous avons communion avec Lui dans sa présence selon I'amour
gue nous connaissons ainsi. Or cet amour c’est Dieu Lui-méme, comme

il s’est révélé pour nous.

Mais le coeur n’est pas seul dans cette joie et dans cette perfec-
tion : beaucoup de saints en jouiront ensemble, et surtout Jésus Lui-

méme. Il viendra, sera présent, et non seulement Lui qui est le Chef,
mais tous ses saints avec Lui seront aussi la. Cette manifestation de Jé-

sus avec tous les saints sera I"accomplissement des voies de Dieu a

I'égard de ceux qu’il avait donnés a Christ : nous le verrons dans sa

gloire, cette gloire qu’il a prise en rapport avec sa venue pour nous cher-
cher ; nous verrons tous les saints dans lesquels il sera admiré, et nous

les verrons dans la perfection que nos coeurs désirent maintenant pour

eux.

Remarquez aussi que 'amour fait surmonter les difficultés, les per-

sécutions, la frayeur que 'Ennemi cherche a produire dans nos coeurs.
Si nous sommes occupés de Dieu, heureux en lui, le poids des afflictions

ne se fait pas sentir. La force de Dieu est dans le coeur, la marche se lie

sensiblement a I"éternel bonheur dont on jouit avec Lui, et nos peines

ne sont «qu’une légere tribulation d’'un moment». Et non seulement la




souffrance est relativement légere, mais aussi on souffre pour Christ.

Souffrir ainsi avec Lui est une joie ; c’est I'intimité de la communion, si

nous savons |'apprécier ; et tout est revétu de la gloire et de la déli-
vrance qui se trouvent a la fin — «en la venue de notre Seigneur Jésus

avec tous ses saints».

En lisant ce passage, on ne peut qu’étre frappé de la maniére im-
médiate et vivante dont la venue du Sauveur est liée a la vie pratique

et ordinaire, de sorte que la parfaite lumiere de ce jour-1a jette sa clarté

sur le chemin journalier du temps présent. Les Thessaloniciens devaient

étre, par I'exercice de I'amour, affermis dans la sainteté devant Dieu a

la venue de Christ. Ils attendaient ce jour d’'un_moment a l'autre,
J

comme fin, comme seul terme en perspective, de la vie journaliére ici-

bas. Combien cette attente met I’ame dans la présence de Dieu ! De

plus, ainsi que je I'ai déja, en partie, fait remarquer, on vit dans une re-

lation connue avec Dieu, qui donne lieu a cette confiance. Il était le Pere

des fideles de Thessalonique ; il est le n6tre. La relation des saints avec
Jésus n’était pas moins réalisée : les saints étaient «ses saints» ; ils vien-
draient tous avec Lui, ils sont associés a sa gloire. Il n’y a rien d’équi-

voque dans I'expression. Jésus, le Seigneur, venant avec tous ses saints,

ne laisse pas penser a quelque autre événement qu’a son retour en
gloire. Alors aussi il sera glorifié dans ses saints qui I’auront déja rejoint
pour étre toujours avec Lui: ce sera le jour de leur manifestation,

comme de la sienne.

CHAPITRE 4

[v.1-12] Ensuite I'apotre s’occupe des dangers que couraient les
Thessaloniciens par suite de leurs anciennes habitudes, habitudes qui

étaient encore celles de la société qui les entourait, et qui étaient en
contradiction directe avec la joie céleste et sainte dont Paul parle ici. Il

leur avait déja montré comment ils devaient marcher et plaire a Dieu ;

il avait marché lui-méme dans cette voie au milieu d’eux (chap. 2: 10).

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Paul pouvait exhorter les Thessaloniciens a une conduite semblable
avec toute "autorité gue lui donnait sa propre marche, comme il pou-

vait souhaiter I'accroissement de I'amour selon I'affection qu’il avait lui-
méme aussi pour eux (comp. Actes 26: 29). C'est la ce qui donne du
poids aux exhortations et a la parole d’un ouvrier du Seigneur.

L’apotre se préoccupe ici en particulier de la_pureté; car les
moeurs des paiens étaient tellement corrompues que I'impureté n’était
pas méme comptée pour un péché parmi eux. Il peut nous paraitre
étrange qu’une exhortation semblable a celle que Paul adresse ici aux
Thessaloniciens ait été nécessaire, pour des chrétiens aussi vivants que
ceux de Thessalonique ; mais nous ne tenons pas assez compte, dans
notre maniere de juger, de la force des habitudes dans lesquelles on a

été élevé et qui font comme partie de notre nature et du courant de nos
pensées ; nous ne tenons pas non plus assez compte de |'action de deux

natures distinctes sous I'empire de ces pensées, quoique, si 'on donne

cours a l'une des natures, l'autre perd sa vitalité. Mais les motifs qui
nous sont donnés montrent sur quel pied tout nouveau, pour ce qui re-

garde la moralité la plus ordinaire, le christianisme nous place. Le corps

n’est qu’un vase que I'on emploie a volonté pour tout usage auquel on
voudrait le faire servir : on doit posséder ce vase, au lieu de se laisser

entrainer par la convoitise de la chair ; car on connait Dieu, on ne doit

pas tromper son frere dans ces choses (*), car le Seigneur en tire ven-
geance. Dieu nous a appelés a la sainteté, nous avons affaire avec Lui,
et si I'on méprise son frére en profitant de la faiblesse de son caractere,
pour empiéter sur ses droits a cet égard, on méprise non pas ’lhomme,

mais Dieu, qui Lui-méme en tient compte et nous a donné son Esprit,
Esprit, qu’en pareil cas, on méprise en soi-méme et dans son frere en
qui il demeure aussi. Celui a qui on fait le tort n’est pas seulement le

mari d’'une femme, il est la demeure du Saint Esprit et I’on doit tenir

compte de lui comme tel. Quelle élévation le christianisme donne a
I’'homme, et cela en rapport avec nos meilleures affections !


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_26

(*) Entv pragmati est un euphémisme pour «ces choses».

A I'égard de I'amour fraternel, ce nouveau ressort de leur vie, il

n’était pas nécessaire d’exhorter les Thessaloniciens : Dieu Lui-méme

les avait enseignés, et ils servaient comme exemple d’amour a tous ;
seulement I'apotre veut gu’ils y abondent toujours davantage, mar-

chant paisiblement, travaillant de leurs propres mains, en sorte qu’ils
ne fussent redevables de rien a personne, afin que le Seigneur fit aussi
glorifié sous ce rapport.

Telles sont les exhortations adressées par I'apotre aux Thessaloni-
ciens. Ce qui suit est une révélation absolument nouvelle pour leur en-

couragement et leur consolation.

[v.13-18] Nous avons vu que les Thessaloniciens attendaient tou-

jours le Seigneur ; sa venue était leur espérance immédiate et prochaine

en rapport avec leur vie de chaque jour. llIs I'attendaient constamment
pour qu’il les prit auprés de Lui. lls avaient été convertis «pour at-

tendre des cieux son Fils». Or, il leur semblait (faute d’instruction) que

les saints qui venaient de mourir ne seraient pas avec eux pour étre en-
levés. L'apdtre éclaircit ce point et distingue entre la venue de Jésus

pour prendre les siens, et son jour, qui est un jour de jugement pour le

monde. Il exhorte les Thessaloniciens a ne pas s’affliger au sujet de ceux
qui étaient morts en Christ (*) comme les gens qui n’ont pas d’espoir le
font au sujet des morts. Or la raison que Paul donne pour ne pas s’affli-
ger ainsi est une preuve touchante de la liaison étroite de la vie spiri-

tuelle tout entiére de I’enfant de Dieu avec |’attente de Jésus revenant

personnellement pour le faire entrer dans la gloire céleste. L’apotre,

en consolant les Thessaloniciens au sujet de leurs fréres qui venaient de
mourir, ne dit pas, méme par un mot, que les survivants rejoindraient
ceux-ci dans le ciel [mais en 'air]. Les Thessaloniciens sont maintenus
dans la pensée qu’ils devaient toujours attendre le Seigneur, de leur vi-

vant, pour qu’il les transformat a sa ressemblance glorieuse (comp. 2

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Cor.5 et 1 Cor. 15). Il a fallu une révélation particuliére pour faire com-

prendre aux Thessaloniciens que ceux qui étaient décédés auparavant

auraient aussi leur part dans cet événement. lls avaient, pour ainsi dire,

une part semblable a celle de Christ. Lui est mort ; il est ressuscité ; il en
sera de méme pour ceux-ci ; et lorsque Christ viendra en gloire, Dieu les
amenera comme il amenera les autres croyants, savoir ceux qui ne se-
ront pas morts, avec Lui.

(*) On a pensé que I'ap6tre parlait ici de ceux qui étaient morts, pour
I"amour du nom de Jésus, comme martyrs. Il se peut que leur mort
ait eu lieu a la suite des persécutions mais «dta Tov Incov» serait
une singuliere maniere de I'exprimer ; «dia» avec un génitif, est em-
ployé pour désigner un état de choses, une condition dans laquelle
nous nous trouvons, qui nous caractérise. Placés en Christ, leur dé-
logement n’était que «s’endormir», non pas «mourir». lls avaient
cette position par le moyen de Jésus, non pas pour I'amour de Lui.
(Comparer toutefois 2 Cor. 4: 14,)

La-dessus I'ap6tre donne des éclaircissements plus détaillés sur la

venue du Seigneur, éclaircissements qu’il avait recus par des révélations

expresses ; et il a fait connaitre comment ils seraient avec Lui de ma-
niére a venir avec Lui lorsqu’il apparaitra. Les vivants ne devanceront
pas ceux qui sont endormis en Jésus ; le Seigneur Lui-méme viendra
comme chef de son armée céleste, dispersée pour un temps, afin de les
rassembler aupres de Lui. Il fait I'appel ; I'archange, par sa puissante
voix, fait passer cet appel de rang en rang; la trompette sonne ; les
morts en Christ ressuscitent premieérement, c’est-a-dire, avant le départ

des vivants ; «puis nous, les vivants qui demeurons», nous irons avec
eux tous ensemble dans les nuées a la rencontre du Seigneur en I'air, et
ainsi nous serons toujours avec le Seigneur (vers. 16, 17).

C’est de cette maniére que le Seigneur Lui-méme est monté, et en

toutes choses nous devons Lui étre semblables — circonstance impor-
tante ici. Transmués ou ressuscités, nous monterons tous ensemble


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_04

dans les nuées. Lui-méme est monté dans les nuées, et ainsi nous serons

toujours avec Lui.

Il ne s’agit pas, dans cette partie du passage ou |'apotre explique
les détails de notre ascension vers le Seigneur en I'air, de la venue de
Christ sur la terre, mais du fait que nous nous en allons comme il s’en

est allé, pour étre avec Lui, afin de pouvoir tous revenir, étre ramenés
ensemble avec Lui (*). L'ap6tre dans ce qu’il dit, a I'égard des saints, ne
va pas plus loin que la révélation de notre réunion pour toujours avec
Christ : il n’est question ici ni de jugement, ni d’apparition, mais seule-

ment de notre association céleste avec Christ, de fait, en ce que nous
nous en allons de la terre, précisément comme il s’en est allé Lui-

méme. Cela est trés précieux. Il y a ici cette différence entre Lui et nous,

c’est que Lui s’en est allé de plein droit : il est monté ; tandis que pour

ce qui est des siens, sa voix appelle les morts hors du tombeau, et les
vivants étant transmués, tous sont ravis ensemble. C'est un acte solen-
nel de la puissance de Dieu, qui met le sceau sur la vie du chrétien et

sur l'oeuvre de Dieu, et place les chrétiens dans la gloire de Christ
comme ses compagnons célestes. Glorieux privilege, précieuse grace !
Si nous la perdons de vue, nous détruisons le caractére propre de notre
joie et de notre espérance.
(*) Afin que nous revenions tous ensemble, que nous soyons ramenés
ensemble avec Lui.

D’autres conséquences, qui sont le résultat de sa manifestation,

suivent notre réunion avec Lui ; mais celle-ci est notre part et notre es-

pérance. Nous quittons la terre comme Jésus ; nous serons toujours
avec Lui.

C’est par ces paroles que nous devons nous consoler si des fideles
viennent a mourir, s’endormant en Jésus. lls reviendront avec Lui quand
il sera manifesté ; et pour ce qui regarde la part qu’ils doivent avair, ils
s’en iront comme Lui — soit ressuscités, soit transmués — pour étre

toujours avec le Seignheur.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Tout ce qui suit regarde le gouvernement de la terre, sujet impor-

tant qui fait partie de la gloire de Christ. Nous aussi, nous avons part a
ce gouvernement ; mais ce n’est pas notre propre part a nous ; car cette

part est d’étre avec Lui, semblables a Lui, et méme, lorsque le moment
sera venu, de quitter, de la méme maniére que Lui, un monde qui I'a

rejeté, qui nous a rejetés, et qui doit étre jugé.

Je le répeéte, perdre ceci de vue, c’est perdre notre part, a nous.
Tout est compris dans les mots : «Ainsi nous serons toujours avec le

Seigneur». L’apotre a expliqué ici comment tout cela arrivera (*). Il faut
lire les versets 15-18 comme parenthese, et lier la fin du verset 14 au
premier verset du cinquieme chapitre. Le chapitre 5 fait connaitre ce
gu'’il fera lorsgu’il rameénera les saints avec Lui selon le chapitre 4: 14.

(*) Comparer 2 Cor. 5: 1 et suivants. Nous avons déja remarqué
comme fait, que cette partie du chapitre 4 de I'épitre aux Thessa-
loniciens est une nouvelle révélation distincte : mais la portée de
ce fait apparait ici et démontre qu’il a une grande importance. La
vie du chrétien se lie tellement au jour (c’est-a-dire a la puissance
de la vie de lumiére de laquelle Christ vit), et Christ, qui est déja
dans la gloire, est si réellement la vie du fidéle, que celui-ci ne
pense pas a autre chose gu’a entrer dans la gloire par cette puis-
sance de Christ qui le transmuera (voyez 2 Cor. 5: 4). Il a fallu une
révélation accessoire et nouvelle pour expliquer (ce que l'intelli-
gence des Thessaloniciens n’avait pas encore saisi) comment les
saints morts ne perdaient pas leur part dans ce jour-la. La méme
puissance sera appliquée a leurs corps morts et aux corps mortels
des saints vivants, et tous seront ravis ensemble ; mais la victoire
sur la mort étant déja remportée et Christ selon la puissance de
la résurrection étant déja la vie du chrétien, ce qui était naturel
selon cette puissance, c’est que le chrétien passerait, sans subir
la mort, dans la plénitude de la vie aupres de Christ. C’était telle-
ment la pensée naturelle de la foi qu’il fallait une révélation ex-
presse et, comme je |'ai dit, accessoire, pour expliguer comment
les morts y auraient aussi leur part. Pour nous, maintenant, cela
ne présente aucune difficulté. C'est I'autre coté de cette vérité




gui nous manque, car il appartient a une foi bien plus vivante que
la notre, et qui réalise bien davantage la puissance de la vie de
Christ et sa victoire sur la mort. Sans doute, les Thessaloniciens
auraient d{ réfléchir que Christ était mort et ressuscité, et n’au-
raient pas dii permettre que la force surabondante de leur joie
réalisant leur propre part en Christ leur cachat la certitude de la
part de ceux qui dorment en Lui. Mais on voit — et Dieu |I'a permis
afin que nous voyions — comment la vie que les Thessaloniciens
possédaient se rattachait a la position du Chef triomphant sur la
mort. L'apotre n’affaiblit pas cette foi et cette espérance, mais il
ajoute, pour que les Thessaloniciens se consolent par cette con-
sidération, que le triomphe de Christ aurait la méme puissance
pour les saints endormis que pour les vivants, et que Dieu rame-
nerait les premiers avec Jésus en gloire aussi bien que les der-
niers, apres les avoir ravis ensemble, ce qui serait leur part com-
mune pour étre toujours avec Lui.

Dieu nous donne, a nous aussi, cette vérité, la révélation de cette
puissance. Il a permis que des milliers s’endorment, parce qu’il
avait, son nom en soit béni, d’autres milliers a appeler ; mais la
vie de Christ n’a pas perdu sa force, ni la vérité sa certitude. Nous
I'attendons comme des vivants, parce qu’il est notre vie ; nous le
verrons en résurrection, si peut-étre nous mourons avant qu’il
vienne nous chercher : et le temps est proche.

Remarquez aussi que cette révélation imprime une autre direc-
tion a I'espérance des Thessaloniciens, parce qu’elle fait, avec
beaucoup de précision, la différence entre notre départ d’ici-bas
pour rejoindre le Seigneur en I'air et notre retour sur la terre avec
Lui ; et non seulement cela, mais elle fait de notre départ la chose
principale pour les chrétiens, tout en confirmant et en éclaircis-
sant ce qui touche notre retour avec Lui. Je doute que les Thessa-
loniciens comprissent mieux le retour des saints avec Jésus que
notre départ a tous d’ici-bas pour le rejoindre ; ils avaient été
amenés lors de leur conversion méme a attendre Jésus du ciel.
Dés le commencement le grand et essentiel principe était établi
pour leur coeur ; la personne de Christ était 'objet de I'attente
de leur coeur : ils étaient ainsi détachés du monde.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Peut-étre avaient-ils quelque idée vague qu’ils devaient paraitre
avec Lui en gloire : mais le comment de tout cela, ils I'ignoraient.
lls devaient étre préts a tout moment, pour sa venue ; et Lui et
eux seraient glorifiés ensemble devant I'univers. Voila ce qu’ils
savaient. C'est la somme de la vérité.

Or, I'apotre développe ici plus d’'un point en rapport avec cette

vérité générale.

1° Les Thessaloniciens seraient avec Christ a sa venue : ceci, je
pense, n’est qu’un développement réjouissant d’une vérité
gu’ils possédaient, mais donne un peu plus de précision a un
de ses précieux détails. A la fin du chapitre 3, nous trouvons
la vérité clairement énoncée (encore vague du moins dans les
coeurs des Thessaloniciens, car ils croyaient les morts en
Christ, privés de ce privilege), que tous les saints viendront
avec Jésus : point capital quant au caractere de nos relations
avec Lui. Ainsi Jésus était attendu : les saints seront ensemble
avec Jésus lors de sa venue, tous les saints viendront avec lui :
ceci fixait et rendait exactes les idées des Thessaloniciens sur
des points déja plus ou moins connus d’eux.

2° Ce qui suit était une révélation nouvelle, a I'occasion de leur
méprise a I'’égard de ceux qui étaient endormis. lls pensaient
bien que les chrétiens qui seraient préts seraient glorifiés
avec Christ quand il reviendrait dans ce monde; mais les
morts étaient-ils préts ? lls ne seraient pas présents pour
avoir part a la manifestation glorieuse de Jésus sur la terre ;
car je ne doute pas que cette idée vague ne possédat I'esprit
des Thessaloniciens. lls pensaient que Jésus reviendrait dans
ce monde, et que ceux qui I'attendent auraient part a cette
manifestation glorieuse sur la terre. Or les saints morts,
I'apotre le déclare, sont dans la méme position que Jésus qui
a été mort. Dieu ne I’a pas laissé dans le tombeau, et ceux qui
sont comme Lui, Dieu les raménera aussi avec Lui quand il
reviendra en gloire sur la terre. Mais ce n’est pas tout : la ve-
nue de Jésus en gloire sur la terre n’est pas la chose princi-
pale : les morts en Christ seront ressuscités, puis, iront avec




les vivants a la rencontre du Seigneur en I'air, avant son ap-
parition et reviendront avec Lui sur la terre en gloire ; et ainsi
ils seront toujours avec le Seigneur. C’est la la chose princi-
pale, la part des chrétiens, savoir de demeurer éternelle-
ment avec Christ dans le ciel. La part des fideles est en haut ;
elle est Christ Lui-méme, bien qu’ils doivent apparaitre avec
Lui dans la gloire ; ensuite, pour le monde, la venue de Christ
sera le jugement.

Dans cet important passage, nous trouvons donc le chrétien vivant

dans une attente du Seigneur qui se lie 3 sa vie de chaque jour et la

compléte. La mort donc n’est pour le chrétien qu’un accessoire qui peut

arriver et qui ne le prive pas de sa part quand son Maitre reviendra.

L’attente propre du chrétien est entierement séparée de tout ce qui suit
la manifestation de Christ et est en rapport avec le gouvernement de ce
monde.

Le Seigneur Lui-méme vient pour nous recevoir a Lui ; il n’envoie

pas a sa place les serviteurs de sa puissance : avec pleine autorité sur la
mort dont il a été vainqueur, et avec la trompette de Dieu, sa voix fait
sortir ensemble les siens du tombeau ; et ceux-ci, avec les vivants (trans-
mués), vont a sa rencontre en I'air. Notre départ du monde ressemble
parfaitement a celui de Jésus : nous laissons le monde auquel nous n’ap-

partenons pas, pour aller dans le ciel ; une fois |a, nous avons atteint

notre part : semblables a Christ, nous sommes toujours avec Lui. Mais

il amenera les siens avec Lui, quand il apparaitra ; c’est donc la la vraie
consolation pour le cas de la mort d’un chrétien. La mort n’affaiblit pas
I'attente journaliere du Seigneur venant du ciel ; au contraire, la ma-
niere dont I'apdtre envisage la mort ici confirme cette attente. Le saint
mort ne perd pas ses droits en mourant, en s’endormant avec Jésus : il
sera le premier objet de I'attention de son Seigneur lorsqu’ll viendra
pour appeler les siens. Toutefois le point de départ des siens pour le

rejoindre est la terre ; les morts seront ressuscités — c’est la premiére
chose — pour étre préts a partir avec les autres ; et alors, de cette terre,

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

tous partiront ensemble pour étre avec Christ dans le ciel. Ce point de
vue est de toute importance pour faire saisir le vrai caractére de ce mo-
ment ol toutes nos espérances s’accompliront.

CHAPITRE 5

[v.1-11] Ainsi la seconde venue de Jésus dans ce monde n’est plus
un objet vague de I'attente du fidele, une époque de gloire. Au chap. 5,
I’apotre en parle, mais pour distinguer la position des chrétiens de celle
des habitants insouciants et incrédules de la terre. Le chrétien vivant,
instruit du Seigneur, attend toujours le Maitre. Il y a «des temps et des
saisons», il n’est pas nécessaire de lui en parler ; mais, il le sait, le jour
du Seigneur viendra comme un voleur dans la nuit, mais non pour lui :

il est du jour, il a part a la gloire qui sera manifestée pour exécuter le
jugement sur le monde incrédule. Les croyants sont les fils de la lu-

miére ; et cette lumiere, qui est le jugement des incrédules, est I’expres-
sion de la gloire de Dieu, gloire qui ne supporte pas le mal, et qui, quand
elle paraitra, le chassera de dessus la terre. Le chrétien est du jour qui
jugera et détruira le méchant et la méchanceté méme sur la terre. Christ
est le Soleil de justice, et les fideles luiront comme le soleil dans le
royaume de leur Pere.

Le monde dira : «Paix et streté» ; il croira en toute sécurité a la
durée de sa prospérité et a la réussite de ses desseins, au moment ou le
jour sera la subitement ! (comp. 2 Pierre 3: 3). C'est ce que le Seigneur
Lui-méme a souvent répété ; voyez Matt. 24: 36-44 ; Marc 13: 33-36;
Luc 12: 40 et suiv. ; 17: 26 et suiv. ; 21: 35, etc.

Il est bien solennel de trouver (Apoc. 3: 3) que I’Eglise professante,

qui se dit vivante et dans la vérité, qui n’a pas le caractere de corruption

gue porte Thyatire, doive étre traitée comme le monde — si du moins

elle ne se repent pas.

On peut s’étonner, peut-étre, que le Seigneur ait dit que, dans un
pareil temps de sécurité, les coeurs des hommes se fondront de frayeur



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt22-2Pierre.htm#nt22_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_24
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt02-Marc.htm#nt02_13
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_12
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_17
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_21
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt27-Apocalypse.htm#nt27_03

dans I'attente des choses qui doivent arriver sur la terre (Luc 21: 26).
Mais nous voyons déja ces deux principes de sécurité et de frayeur en

présence. Progres, succes, longue durée d’un nouveau développement
de I’humanité, tel est le langage de ceux qui se moquent de la venue du
Seigneur. Néanmoins, quelles craintes pour I'avenir possedent, en

méme temps, les hommes et pesent sur les coeurs. Je me suis servi du
mot de «principes» en parlant de sécurité et de frayeur, car je ne crois
pas que le moment dont parle le passage, auquel j’ai fait allusion, soit
encore la; mais 'ombre des événements a venir se projette sur les
coeurs. Qu’on est heureux d’appartenir a un autre monde !

Cette différence de position, savoir, que nous sommes du jour et
gue par conséquent le jour ne peut venir sur nous comme un voleur,

I’apotre I'appligue au caractére et a la marche du chrétien. Le chrétien

est «du jour», ainsi le jour ne saurait le surprendre comme un voleur.
Etant fils de la lumiére, il doit marcher comme tel. Il vit dans le jour,

guoique tout soit encore nuit et ténebres autour de lui. On ne dort pas

de jour : ceux qui dorment, dorment la nuit ; ceux qui s’enivrent, s’eni-
vrent de nuit : ce sont la des oeuvres de ténebres. Le chrétien, fils du

jour, doit veiller et étre sobre, et se revétir de tout ce qui fait la perfec-

tion et la raison d’étre de sa position — savoir de la foi, de I’amour et

de l'espérance (vers. 8) — principes qui lui donnent courage et con-
fiance pour aller en avant. Il a la cuirasse de la foi et de I’'amour. |l va

ainsi droit devant lui contre I'Ennemi ; il a pour casque I'espérance de

ce salut glorieux dans lequel il sera délivré de tout, en sorte qu’il éléve

sa téte au milieu des dangers, sans crainte. On voit que I'ap6tre rappelle
ici les trois grands principes du chapitre 13 de la premiére épitre aux

Corinthiens, pour caractériser le courage et la fermeté du chrétien,
comme, au commencement de notre épitre, il a montré que ces mémes
principes étaient le ressort de la marche de chaque jour.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

La foi et 'amour nous mettent naturellement en rapport avec Dieu,

révélé en Jésus comme principe de communion, de sorte que nous mar-

chons avec confiance en Lui ; sa présence nous fortifie. Par la foi, il est
I'objet glorieux de nos regards ; par 'amour, il demeure en nous, et
nous réalisons ce qu’il est ; ’espérance porte nos yeux particulierement
sur Christ qui vient pour nous faire jouir de la gloire avec Lui.

C’est dans cet esprit que I'apotre parle quand il dit : «Car Dieu ne
nous a pas destinés a la colére» (la foi comprend I'amour, sait ce que
Dieu veut, connait ses pensées a notre égard), «mais a I'acquisition du
salut» (vers. 9). — Voila ce que nous espérons. L’apotre parle ici du sa-

lut en tant que délivrance finale «par notre Seigneur Jésus Christ», et

il ajoute naturellement : «qui est mort pour nous, afin que, soit que
nous veillions, soit que nous dormions (que nous soyons vivants quand
il viendra ou morts avant sa venue), nous vivions ensemble avec Lui»
(v. 10). La mort ne nous prive pas de cette délivrance et de cette gloire,
car Jésus est mort ; la mort est devenue le moyen d’obtenir pour nous

la délivrance et la gloire aussi ; et si nous mourons, nous vivrons égale-

ment avec Lui. Il est «mort pour nous», a notre place, afin que, quoi

qu’il en soit, nous vivions avec Lui. Tout ce qui nous empéchait de vivre

avec Lui est hors de notre chemin, a perdu sa force et plus que perdu

sa force, est une garantie pour nous, gue nous jouirons sans entrave

de la pleine vie de Christ en gloire. De sorte que nous pouvons nous

exhorter I'un I'autre, et, plus que cela, nous édifier I'un I’autre par ces

glorieuses vérités, par lesquelles Dieu répond a tous nos besoins, a

toutes nos nécessités. Ici (v. 10) se termine la révélation spéciale, com-

mencée au chapitre 4: 13, a I’égard de ceux qui s’endorment avant la
venue du Seigneur Jésus.

Sur la maniéere dont Paul parle de la venue du Seigneur

Jattire ici I'attention de mon lecteur sur la maniere dont
I'apotre parle de la venue du Seigneur, dans les divers chapitres qui



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_21
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_13
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_13

viennent de nous occuper. On remarquera que |'Esprit ne présente
pas ici I’Assemblée comme un tout. Il s’agit de la vie, par conséquent

de la vie de chaque chrétien en particulier ; et ce point, certes, est

bien important.

Dans le premier chapitre, I'attente du Seigneur est présentée en

général comme caractérisant le chrétien : les Thessaloniciens sont
convertis pour servir le Dieu vivant et vrai, et pour attendre des cieux
son Fils. C'est 'objet méme — la personne du Seigneur — qui nous

est présenté ici : le Fils de Dieu Lui-méme viendra et satisfera a tous
les besoins du cceur . Ce n’est ni son regne, ni le jugement, ni méme

le repos, mais le Fils de Dieu ; et ce Fils de Dieu, c’est Jésus ressuscité

d’entre les morts et qui nous délivre de la colére qui vient, car il en

vient une. Chaque chrétien attend donc pour soi le Fils de Dieu, il
I’attend du ciel.

Dans le second chapitre, c’est |’association avec les saints, la joie

dans les saints a la venue de Christ, qui nous sont présentées.

Au chapitre troisiéme, il s’agit davantage de responsabilité, de

responsabilité dans la liberté et dans la joie, mais d’'une position de-
vant Dieu en rapport avec notre marche et notre vie ici-bas. L’ap-

parition du Seigneur est la mesure et le moment de I’épreuve de la
sainteté. Le témoignage rendu de la part de Dieu a cette vie, en ce
gu’il lui accorde sa place naturelle, trouve son accomplissement lors-
gue Christ est manifesté avec tous ses saints. Ce n’est pas sa venue

pour nous chercher, mais sa venue avec nous. Cette distinction est

toujours faite. Pour les chrétiens méme et pour I’Assemblée, ce qui
a trait a la responsabilité se trouve toujours en rapport avec l'appa-
rition du Seigneur ; nos joies, par contre, avec sa venue pour nous
prendre a Lui.

Les points traités dans ces trois premiers chapitres sont donc :

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

1° l'attente générale du Seigneur en personne, de «son Fils des
cieux» ;

2° 'amour satisfait a sa venue, quant a d’autres ;

3° lasainteté ayant sa pleine valeur et son plein développement lors
de cette venue.

Dans le guatrieme chapitre, ce n’est pas la liaison de la vie avec

son plein développement dans notre réunion réalisée avec Christ,
mais la victoire sur la mort qui ne met aucune barriere a cette réu-

nion, et en méme temps notre espérance affermie et établie dans
notre commun départ de ce monde, a la ressemblance de celui de
Jésus, pour étre toujours avec Lui.

[v.12-22] Les exhortations qui terminent I’épitre sont courtes; la
puissante action de la vie de Dieu dans ces chers disciples de Paul ren-
dait ces exhortations comparativement peu nécessaires, quoiqu’elles

soient toujours bonnes. Paul n’avait rien a blamer chez les Thessaloni-
ciens : heureux état ! lls n’étaient peut-étre pas assez enseignés quant
a un grand développement de doctrine (I'apotre espérait les voir pour
cela) mais il y avait assez de vie au milieu d’eux, une relation person-

nelle avec Dieu assez vraie et réelle, pour les édifier sur ce terrain. A

celui qui a, il sera donné davantage. L’apdtre pouvait se réjouir avec les
freres de Thessalonique, et confirmer leur espérance, et y ajouter,
comme révélation venant de Dieu, des détails dont I’Assemblée tire son
profit dans tous les siecles.

Dans I"épitre aux Philippiens nous voyons la vie selon I'Esprit do-

miner toutes les circonstances par des pensées, fruits, chez |'apotre,

d’une longue expérience de la bonté et de la fidélité de Dieu. Il montre
la puissance remarquable de cette vie de foi quand I'appui des saints lui
mangue complétement, et qu’il est en détresse, et sa vie en question,
apres quatre années d’emprisonnement, aux mains d’un tyran sans mi-
séricorde. C'est alors que Paul peut proclamer qu’on doit toujours se

réjouir dans le Seigneur et que Christ est tout pour lui; que pour lui,




vivre c’est Christ, la mort un gain. C’'est alors qu’il peut tout par Christ
qui le fortifie. C'est ce qu’il a appris.

Dans notre épitre, nous trouvons la fraicheur de la fontaine pres de sa

source, I’énergie des premiers jets de la vie dans I’ame des croyants,

se présentant a nous dans toute la beauté, la pureté et la vigueur de son
premier printemps, sous l'influence du soleil qui s’était levé sur eux et
faisait monter en eux cette séve de vie, dont les premiéres manifesta-

tions n’étaient pas encore altérées par le contact avec le monde ou par

I’affaiblissement de la vue des choses invisibles.

L'apotre voulait que les disciples reconnussent ceux qui travail-
laient au milieu d’eux, qui les conduisaient dans la grace et les avertis-
saient, et qu’ils les estimassent beaucoup a cause de leur oeuvre. L'opé-
ration de Dieu attire toujours 'ame mue par le Saint Esprit et com-
mande son attention et son respect. C'est sur ce fondement que
I’apotre base son exhortation. Il ne s’agit pas ici d’'une charge, méme s'il
y avait des personnes qui en fussent revétues, mais de |'oeuvre qui at-
tire et attache le coeur. lls devaient connaitre ceux qui travaillaient
parmi eux (vers. 12). La spiritualité reconnait cette opération de Dieu.
L’amour, le dévouement, la réponse aux besoins des ames, la patience
en s’occupant d’elles de la part de Dieu, tout ceci se légitimait aupres
de I'ame du fidéle, et elle bénissait Dieu de ce qu’il prenait soin de ses
enfants. Dieu agissait dans I'ouvrier et dans les coeurs des fideles ; et
Dieu en soit béni, c’est un principe qui dure toujours et qui ne s’affaiblit
pas !

Le méme Esprit produisait la paix entre eux. Cette grace était tres

précieuse ; et si'amour apprécie I'oeuvre de Dieu dans I'ouvrier, il tien-
dra compte de tous les freres comme étant dans la présence de Dieu ;
la volonté propre n’agit pas.

Or ce renoncement a la volonté propre et cette conscience pra-

tigue de I'opération et de la présence de Dieu donnent la force pour

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

avertir les désordonnés, pour consoler les craintifs, pour aider les

faibles, pour étre patient envers tous. L'apotre exhorte les Thessaloni-

ciens a agir ainsi : la communion de Dieu nous en rend capables et sa

Parole nous dirige dans cette oeuvre. En aucun cas, ils ne devaient

rendre le mal pour le mal, mais poursuivre ce qui est bon entre eux et a
I’égard de tous. Toute cette conduite dépend de la communion avec

Dieu, de sa présence avec hous qui nous éléve au-dessus du mal. Dieu

en amour est au-dessus du mal ; c’est ce que nous pouvons réaliser en
marchant avec Lui.

Telles étaient les exhortations de I'ap6tre, destinées a diriger la
conduite des Thessaloniciens envers tous. Pour ce qui regardait leur état
personnel, |a joie, la priére, les actions de graces en toutes choses de-
vaient les caractériser. A I'égard de I'action publique de I'Esprit au mi-
lieu d’eux, les admonitions de I'apotre étaient breves pour ces simples
et heureux chrétiens. lls ne devaient pas empécher I'action de I'Esprit

au milieu d’eux (car c’est la la force de I'expression : «éteindre I’Es-

prit») ; ni mépriser ce qu’il pouvait dire, méme par la bouche du plus

simple, si I'Esprit désirait 'employer; eux-mémes spirituels, ils pou-
vaient juger de tout. lls devaient ainsi, non pas recevoir tout ce qui se

présentait, méme sous le nom de |'Esprit, mais tout éprouver. lls de-

vaient retenir ce qui était bon : on ne vacille pas, quand, par la foi, on

recoit la vérité de la Parole. On n’a pas a apprendre toujours la vérité

de ce qu’on a appris de Dieu. Quant au mal, ils devaient s’en abstenir
sous toutes ses formes. Telles étaient les courtes exhortations de
I'apotre a ces chrétiens qui, de fait, réjouissaient son coeur. En effet,
c’est un beau tableau de la marche chrétienne que celui qui nous est
présenté sous des traits si vivants dans les communications de I'apétre.

[v.23-24] Il termine son épitre en recommandant les Thessaloni-
ciens au Dieu de paix, pour qu’ils fussent conservés sans reproche

jusqu’a la venue du Seigneur Jésus.




Apres une telle épitre, le coeur de I'apdtre en venait facilement au
Dieu de paix ; car on jouit de la paix dans la présence de Dieu, non

seulement de la paix dans la conscience, mais de la paix dans le coeur.

Précédemment nous avons trouvé |'amour actif dans le coeur,

c’est-a-dire Dieu présent et agissant en nous, envisagés comme partici-

pant en méme temps de la nature divine. Cette nature est le ressort de

la sainteté qui sera manifestée dans toute sa perfection devant Dieu a
la venue de Jésus avec tous ses saints [Ch.3 v.13]. Ici, c’est du Dieu de paix

que l'apbtre attend I'accomplissement de cette oeuvre. Plus haut,
c’était |'activité d’un principe divin en nous, principe qui se lie a la pré-

sence de Dieu et a la communion avec Lui ; ici, c’est le repos parfait du

coeur, dans lequel la sainteté se développe. L’absence de la paix dans

le coeur provient de |'activité des passions et de la volonté, augmentée

par le sentiment de I'impuissance dans laguelle nous nous trouvons de

les satisfaire entierement, ou méme dans une mesure guelconque.

Or en Dieu tout est paix : il peut étre actif en amour ; il peut se

glorifier en créant ce qu’il veut ; il peut agir en jugement pour chasser
le mal qui est devant ses yeux ; mais il se repose toujours en Lui-méme,

et tant pour le bien que pour le mal, il connait la fin depuis le commen-

cement et il ne s’inquiéte pas. Quand il remplit le coeur, il nous com-

munigue ce repos : NOUS e Ppouvons NoUs reposer en nous-mémes ;

nous ne saurions trouver le repos du cceur ni dans I'activité des pas-
sions, qu’elles aient un objet ou n’en aient point, ni dans I'énergie dé-
chirante et destructive de notre volonté. Nous trouvons notre repos en
Dieu, non pas un repos qui implique la lassitude, mais le repos du coeur,

dans la possession de tout ce que nous désirons et de ce qui forme

méme nos désirs et les satisfait en plein ; nous trouvons ce repos dans

la possession d’un objet dans lequel la conscience n’a rien a nous repro-

cher, et ne peut que se taire dans la certitude que c’est le bien supréme
duquel le coeur jouit, 'autorité supréme et unique a la volonté de la-

quelle il se soumet — et cette volonté est amour envers nous. Dieu

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

donne le repos, la paix. Il n’est jamais appelé le Dieu de la joie : il nous

donne bien la joie et nous devons nous réjouir ; mais la joie suppose
qguelgue chose de surprenant, d’inattendu, d’exceptionnel, quelque
chose au moins qui fait contraste avec le mal et en est la conséquence.
La paix que nous possédons, qui nous contente, n’a aucun élément de
ce genre, rien qui fasse contraste, rien qui trouble : la paix est plus pro-
fonde, plus parfaite que la joie; elle est davantage la satisfaction

gu’éprouve une nature dans ce qui lui répond parfaitement, dans ce en

quoi elle se déploie, sans qu’un contraste soit nécessaire pour rehaus-

ser la satisfaction d’un coeur quin’a pas tout ce qu’il voudrait ou ce dont
il sera capable.

Dieu, nous l'avons dit, est ce repos pour Lui-méme et en Lui-

méme ; il nous donne, il est pour nous cette paix parfaite. La cons-

cience étant parfaite par I'oeuvre de Christ, qui a fait la paix et nous a
réconciliés avec Dieu, la nouvelle nature, et partant le coeur, trouve sa

parfaite satisfaction en Dieu et la volonté se tait, n’ayant d’ailleurs rien

de plus a désirer.

Ce n’est pas seulement que Dieu réponde aux désirs que nous
avons ; il est la source de nouveaux désirs pour le nouvel homme, par la

révélation de Lui-méme en amour (*). Il est a la fois la source et |'objet

infini de la nature, et cela en amour. Sa part a Lui, c’est d’étre tel ; c’est

plus que la création : c’est la réconciliation, qui est plus que la création,

parce qu’il y a en elle plus de développement d’amour, c’est-a-dire de
Dieu. Par cette oeuvre de réconciliation nous connaissons Dieu ; elle ré-

vele ce gu’il est essentiellement en Christ.

(*) Aussiy a-t-il tout le contraire de I’ennui dans la jouissance céleste
de Dieu; car Celui qui est 'objet infini de la jouissance est aussi la
source infinie et la puissance infinie de la capacité de jouir, bien que
nous jouissions comme des créatures qui ne peuvent que recevoir.

Dans les anges, il se glorifie en création ; les anges nous surpassent
en force. Dans les chrétiens, il se glorifie dans la réconciliation, afin qu’ils



soient les prémices de sa nouvelle création, quand il aura réconcilié

toutes choses dans les cieux et sur la terre par Christ. C'est pourquoi il
est dit : «Bienheureux ceux qui procurent la paix, car c’est eux qui se-
ront appelés fils de Dieu» : ils ont la nature du Dieu de paix et son ca-

ractere.

C’est dans ces relations avec Dieu que la sanctification pratique se

développe, ou plutot c’est Dieu dans ses relations avec nous, dans la
paix de sa communion, qui développe la sanctification, c’est-a-dire

notre conformité intérieure d’affection et d’intelligence et par consé-
guent de conduite extérieure avec Dieu et avec sa volonté. «Le Dieu de
paix lui-méme vous sanctifie entierement» ! Qu’il n’y ait rien en nous

qui ne céde a cette influence bénigne de la paix, dont on jouit dans la

communion de Dieu ; gu’aucune puissance ou force en nous ne con-

naisse autre chose que Lui ; qu’en tout, il soit notre tout, de sorte que

rien autre que Lui n’ait de place dans notre coeur !

Il nous a parfaitement introduits dans cette place de bénédiction,

en Christ, et par son oeuvre. Il n’y a rien entre nous et Dieu que |'exer-

cice de son amour, la jouissance de notre bonheur et |'adoration de nos

coeurs. Nous sommes la preuve devant Lui, le témoignage, le fruit de

I"'accomplissement de tout ce qu’il tient pour étant le plus précieux, de
ce qui I'a glorifié parfaitement, de ce en quoi il trouve son bon plaisir ;

et en méme temps, le témoignage et la preuve de la gloire de Celui qui

a accompli I'oeuvre — c’est-a-dire Christ — et de son oeuvre. Nous

sommes le fruit de la rédemption accomplie par Lui, et les objets de la

satisfaction que Dieu doit éprouver dans |'exercice de son amour.

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

la nature de 'homme est donnée : «corps, ame et esprit». Le but de

I'apbtre n’est certes pas de faire de la métaphysique, mais d’exprimer
I’homme, dans toutes les parties de son étre : le vase par lequel il ex-

prime ce qu’il est, les affections naturelles de son ame, la partie la plus
élevée de sa nature, savoir son esprit par lequel il est au-dessus des ani-
maux et en relation intelligente avec Dieu. Que Dieu se trouve en tout
comme mobile, source et guide !

En général, la Parole se sert des mots, «kame» et «esprit», sans dis-

tinction, car ’dme de ’lhomme a été formée autrement gue celle des

bétes, en ce que Dieu a soufflé dans les narines de ’lhomme I’esprit de

vie, et que c’est ainsi que ’homme est devenu ame vivante. |l suffit

donc de dire dme, en parlant de ’homme ; la partie supérieure de son

étre est sous-entendue ; et en disant esprit, dans ce méme sens, le ca-

ractere élevé de son ame est exprimé. L’animal a bien ses affections na-
turelles ; il a une dme vivante ; il est capable de s’attacher, reconnait
ceux qui lui font du bien, se dévoue a son maitre, I'aime, donne méme
sa vie pour lui, mais il n’a pas ce qui le met en rapport avec Dieu (hélas !

ce qui en nous se met aussi en inimitié contre Lui) ; il ne s’occupe pas
des choses en dehors de sa nature, comme maftre d’autrui.

L’Esprit donc veut que I’homme réconcilié avec Dieu soit consacré,
dans toutes les parties de son étre, au Dieu qui I’a mis en relation avec

Lui-méme par la révélation de son amour et par I'oeuvre de sa grace, et
gu’aucune partie de la nature humaine en lui ne soit sous l'influence
d’un objet inférieur a la nature divine de laquelle lui, chrétien, est par-
ticipant, et qu’ainsi il soit conservé sans reproche en la venue de Jésus.

Dieu en grace est le Dieu de paix pour nous, car la justice divine

trouve ici sa satisfaction, et ’amour, son parfait exercice.

Maintenant I'ap6tre demande que, selon ce caractére, Dieu opére

en nous, pour faire que tout y réponde a la nature de Celui qui nous a
été ainsi révélé. C'est dans ce passage seulement que cette division de

Remarguons ici qu’il n’est nullement au-dessous de la nouvelle na-
ture en nous d’accomplir fidélement notre devoir dans toutes les di-
verses relations dans lesquelles Dieu nous a placés : c’est tout le con-
traire ; ce qu’il faut, c’est introduire Dieu dans ces relations, son auto-

rité et l'intelligence que la connaissance de sa volonté communique.




C’est pourquoi il est dit : maris, demeurez avec vos femmes, «selon la
connaissance» ou l'intelligence, c’est-a-dire, non seulement avec des af-

fections humaines et naturelles (qui a elles seules ne peuvent plus

méme suffire a se conserver pures et bonnes dans la place qui leur ap-
partient), mais comme devant Dieu et conscients de sa volonté. Il se

peut que Dieu, en rapport avec |I'oeuvre extraordinaire de sa grace, nous
appelle a nous y consacrer entierement ; mais s’il n’en est pas ainsi, la
volonté de Dieu s’accomplit dans les relations dans lesquelles il nous a
placés, et l'intelligence divine et 'obéissance a Dieu se déploient dans
ces relations. Enfin Dieu nous a appelés a cette vie de sainteté avec Lui ;

il est fidele, et il 'accomplira. Qu’il nous donne de nous tenir prés de Lui
pour la réaliser !

Remarguons encore comment la venue de Christ et |'attente de

cette venue sont introduites ici comme partie intégrante de la vie chré-

tienne. «Sans reproche », dit I'apotre, « en la venue de notre Seigneur
Jésus Christ». La vie qui s’est développée dans |'obéissance et dans la
sainteté rencontre le Seigheur a sa venue ; il n’est pas question de la

mort ; la vie que nous avons est trouvée ainsi irréprochable quand il

parait. L'homme, dans toutes les parties de son étre, mii par cette vie,

se trouve la sans reproche quand Jésus arrive. La mort est vaincue (pas

encore détruite) ; une nouvelle vie est la notre. Cette vie et I'homme

vivant de cette vie se retrouveront dans la gloire avec leur Chef et leur

source. Alors la faiblesse qui se rattache a la condition actuelle de
I’'homme disparaitra — ce qui est mortel sera «absorbé par la vie». Nous
sommes a Christ ; il est notre vie, nous I'attendons pour étre avec Lui,

et pour qu’il compléte tout le conseil de Dieu dans la gloire.

Examinons aussi un peu ce que ce passage nous enseigne sur la

sanctification : celle-ci se rattache a une nature, mais elle se rattache

aussi a un objet ; elle dépend aussi, quant a sa réalisation, de I'opération

de quelqu’un d’autre, savoir de Dieu Lui-méme, et elle est fondée sur

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

une oeuvre parfaite de réconciliation avec Dieu déja accomplie. Le chré-

tien, en tant que sa sanctification est fondée sur cette réconciliation ac-
complie (dans laquelle nous entrons par la réception d’une nouvelle na-
ture), est envisagé, dans les Ecritures, comme déja parfaitement sanc-

tifié en Christ. La sanctification s’effectue par 'opération de |'Esprit

Saint qui, en nous communiquant cette nature, nous sépare, en tant

que nés de Dieu, entierement du monde. |l est important de maintenir

cette vérité et de nous tenir pour déja sanctifiés, dans ce sens-1a, bien

clairement et bien distinctement ; autrement la sanctification pratique

se détache bient6t, dans nos pensées, de la vérité que le chrétien a recu

une nouvelle nature ; la sanctification n’est plus alors que I'améliora-

tion de I'homme naturel ; elle devient tout a fait légale ; le chrétien

rentre aprés sa réconciliation dans le doute et 'incertitude, parce que,

guoigue justifié, il n’est pas considéré comme étant prét pour le ciel ;

son acceptation dépend de ses progres, de sorte que la justification ne

lui procure pas la paix avec Dieu. L’Ecriture dit : «Rendant graces au

Pére qui nous a rendus capables de participer au lot des saints dans la

lumiére». Il y a des progrés a faire ; mais dans I’Ecriture les progrés ne

sont pas liés avec cette capacité. Le brigand était prét pour le paradis,

et il y est allé. Par de telles vues, |'oeuvre de la rédemption est affaiblie

pour ne pas dire détruite, c’est-a-dire I'appréciation de cette oeuvre par
la foi dans nos coeurs.

Nous sommes donc sanctifiés (c’est ainsi que I’Ecriture parle le plus

souvent) par Dieu le Pére, par le sang et par I'offrande de Christ, et par

I’Esprit, c’est-a-dire mis a part personnellement et pour toujours pour

Dieu. A ce point de vue la justification est présentée, dans la Parole,
comme conséguence de la sanctification, comme une chose dans la-

quelle nous entrons par celle-ci. Pris comme pécheurs dans le monde,

nous sommes mis a part par le Saint Esprit pour jouir de toute I’efficace

de I'oeuvre de Christ selon les conseils du Pére, étant mis a part par la

communication d’une vie nouvelle sans doute, mais placés, par cette




mise a part, dans la jouissance de tout ce que Christ nous a acquis. Je

le répéte, il est tres important de tenir ferme cette vérité tant pour la
gloire de Dieu que pour notre propre paix ; mais I'Esprit de Dieu, dans
notre épitre, ne parle pas de la sanctification a ce point de vue, mais de
la réalisation pratique du développement de cette vie de séparation du
monde et du mal. Il parle de ce développement divin, dans ’lhomme

intérieur, qui fait de la sanctification un état réel et intelligent de I’ame,

un état de communion pratique avec Dieu selon cette nature et selon

la révélation de Dieu avec laquelle cette nature est en relation.

Sous ce rapport nous trouvons bien un principe de vie qui opéere en
nous, ce qu’on appelle un état subjectif, mais il est impossible de sépa-
rer cette opération en nous d’avec un objet : I'homme serait Dieu s'il
était indépendant d’un objet ; on ne peut pas non plus, par conséquent,
séparer cette opération d’'une oeuvre continuelle de Dieu en nous,
oeuvre qui nous tient en communion avec cet objet, qui est Dieu Lui-
méme. En conséquence, c’est par la vérité, par la Parole, que la sancti-

fication s’accomplit en nous, soit au commencement, dans la commu-

nication de la vie, soit, en détail, tout le long du chemin. «Sanctifie-les
par la vérité ; ta parole est la vérité».

L’homme s’est dégradé, nous le savons. |l s’est assujetti aux con-
voitises de sa partie animale ; mais comment? En s’éloignant de Dieu !

Dieu ne sanctifie pas ’'homme en dehors de la connaissance de Lui-
méme, le laissant toujours éloigné de Lui ; mais, tout en lui donnant une

nouvelle nature capable de connaitre Dieu, en donnant a cette nature

(qui ne peut méme pas vivre sans cela) un objet — Lui-méme — Dieu

ne rend pas ’lhomme indépendant, comme I’homme a voulu le devenir.
Le nouvel homme est 'homme dépendant ; la dépendance est sa per-

fection. C'est ce que Jésus Christ a montré dans sa vie. Le nouvel

homme est un homme dépendant dans ses affections, qui veut I'étre,

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

qui s’y complait, il ne saurait étre heureux sans étre dépendant et dé-

pendant de I’amour, tout en étant obéissant comme un étre dépen-
dant doit I’étre.

Ainsi les sanctifiés possedent une nature sainte dans ses désirs et

dans ses golts; ils participent de la nature divine, de la vie de Christ.

Mais ils ne cessent pas d’étre des hommes. lls ont Dieu révélé en Christ

pour objet. La sanctification se développe en communion avec Dieu et

dans des affections qui se portent sur Christ et qui I'attendent. Mais la
nouvelle nature ne peut pas se révéler un objet a elle-méme ; et elle

pourrait encore moins en avoir un en mettant Dieu de c6té a son gré ;
elle est dépendante de Dieu pour la révélation de Lui-méme : "'amour

de Dieu est répandu dans nos coeurs par le Saint Esprit qu’ll nous a

donné, et ce méme Esprit prend les choses de Christ et nous les com-

munigue. Nous croissons ainsi dans la connaissance de Dieu, étant for-
tifiés puissamment par son Esprit dans I’lhomme intérieur, pour «com-

prendre avec tous les saints quelle est la largeur et la longueur, et la
profondeur et la hauteur, et connaitre 'amour du Christ qui surpasse
toute connaissancey, afin que nous soyons remplis jusqu’a toute la plé-
nitude de Dieu. Ainsi, «nous tous, contemplant a face découverte la
gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de
gloire en gloire, comme par le Seigneur en Esprit». «Je me sanctifie
moi-méme pour eux, afin qu’eux aussi soient sanctifiés par la vérité».

Nous voyons par ces passages, et I'on pourrait les multiplier, que le
chrétien est dépendant d’'un objet, et qu’il est dépendant de la force

d’un autre. L’amour agit pour opérer en nous selon cette nécessité.

Notre mise a part pour Dieu est compléete ; car elle s’effectue par le
don d’une nature qui est purement de Dieu, et en nous plagant sous une
responsabilité absolue, car nous ne sommes plus a nous, mais achetés

a prix, sanctifiés par le sang de Christ, selon la volonté de Dieu qui veut

nous avoir a Lui; elle nous place en méme temps dans une relation,
dont le développement, par la connaissance croissante de Dieu qui est



I'objet de notre nouvelle nature, est la_sanctification pratique qui

s’opére en nous par la puissance du Saint Esprit, témoin au-dedans de

nous de I'amour de Dieu. Le Saint Esprit attache le coeur a Dieu, en le
révélant aussi toujours davantage ; il développe en méme temps la
gloire de Christ et toutes les qualités divines qui se déploient en Lui dans
la nature humaine, et forme ainsi notre nature en tant que nous

sommes nés de Dieu.

C’est pourquoi, comme nous |'avons vu dans cette épitre, I'amour
opérant en nous est le moyen de la sanctification (chap. 3: 12, 13). C’est

I'activité de la nouvelle nature, de la nature divine en nous, et cette ac-

tivité est liée avec la présence de Dieu, car celui qui demeure dans
I'amour demeure en Dieu. Ici, au chapitre 5, les saints sont recomman-

dés a Dieu Lui-méme pour qu’il opére cette sanctification en eux, tan-

dis que nous sommes toujours placés devant les objets glorieux de notre
foi, pour I'accomplir.

Nous pouvons, ici plus particulierement, attirer I'attention du lec-
teur sur ces objets de notre foi ; ce sont Dieu Lui-méme et la venue du

Seigneur : la communion avec Dieu, d’un c6té, et de I'autre I'attente de
Christ. Il est de toute évidence que la communion avec Dieu est la posi-
tion pratique de la plus haute sanctification ; celui qui sait qu’il verra
Jésus, tel qu’il est maintenant, et qu’il Lui sera semblable, se purifie
comme Lui est pur. Par notre communion avec le Dieu de paix, nous
sommes sanctifiés tout entiers : si Dieu est tout pour nous dans notre

vie pratigue, nous sommes tout saints (nous ne parlons pas ici d’aucun

changement dans la chair qui ne saurait étre assujettie a Dieu, ni Lui
plaire) ; et la pensée de Christ et de sa venue nous garde en pratique,
en détail, et intelligemment, sans reproche. C’'est Dieu Lui-méme qui

nous garde ainsi et opére en nous pour occuper nos coeurs et nous faire
toujours croitre.

Mais ce point mérite quelques mots de plus. La fraicheur de |a vie
chrétienne, chez les Thessaloniciens, rendait cette vie, pour ainsi dire,

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

plus objective, de sorte que les objets de la foi sont en saillie dans
I’épitre, et se dessinent nettement devant le coeur. Nous avons déja dit
gue ces objets sont Dieu le Pére, et le Seigneur Jésus. Quant a la com-

munion d’amour avec les saints qu’il considere comme sa couronne et
sa gloire, Paul ne parle que du Seigneur Jésus. Cette perspective a un

caractere spécial de récompense, tout en étant une récompense ou
I'amour domine. Jésus Lui-méme avait la joie qui était devant Lui
comme appui dans ses souffrances : cette joie lui était personnelle ;
I’apotre aussi, pour ce qui regardait son oeuvre et son travail, attendait
avec Christ le fruit de ce travail. A part le cas de 'apdtre au chap. 2, nous
trouvons dans cette épitre Dieu Lui-méme et Jésus, comme objet placé

devant nous, ainsi que la joie de la communion de Dieu (dans la relation

de Péere), et de Christ, duquel nous partageons la gloire et la position
par grace.

Il n’y a que les deux épitres aux Thessaloniciens ou nous trouvions
I’expression : «I’Assemblée en Dieu le Péere» (*). La sphére de la com-

munion des Thessaloniciens est ainsi constatée et fondée sur la relation
dans laquelle ils se trouvaient avec Dieu Lui-méme, sous le caractére de
Pere (1 Thess.1:3,9et10;3:13;4:15,16;etici, 5:23). Il estimportant
de remarquer que le christianisme est d’autant plus objectif qu’il est

plus vigoureux et plus vivant. Au reste cela revient simplement a dire
gue Dieu et le Seigneur Jésus ont une plus grande place dans nos pen-
sées et qu’on se perd réellement davantage en eux. Cette épitre aux
Thessaloniciens est I'instruction que la Parole nous donne sur ce point ;
et nous avons la un moyen de juger bien des faussetés dans nos coeurs
et de donner une grande simplicité a notre christianisme.
(*) Peut-étre aussi en rapport avec leur récente délivrance de I'idola-
trie, pour servir le seul vrai Dieu, le Pére et le Seigneur Jésus-Christ.
[v.25-28] L’apobtre termine son épitre en demandant les priéres des
freres, en les saluant avec la confiance de 'affection, et en les conjurant
de faire lire son épitre a tous les saints freres (vers. 25 et suiv.). Son



coeur n’oubliait aucun d’eux et voulait étre en relation avec tous, selon
cette affection spirituelle et ce lien personnel. Ap6tre lui-méme envers
tous, il voulait qu’ils reconnussent ceux qui travaillaient au milieu d’eux,
mais il maintenait en méme temps sa propre relation. Le coeur de Paul
était un coeur qui, d’'une part, embrassait tous les conseils révélés de
Dieu et, d’autre part, ne perdait pas de vue le plus petit de ses saints.

Il reste une circonstance intéressante a remarquer dans la maniere
dont I'ap6tre s’y prend pour instruire les Thessaloniciens. Dans le pre-

mier chapitre, il prend les vérités qui étaient précieuses pour leur coeur,

mais a I’égard desquelles leur intelligence était restée un peu dans le

vague, en sorte qu’ils étaient tombés dans une erreur : il prend, dis-je,
ces vérités, et avant d’aborder I'erreur et les méprises qu’ils avaient
faites, il les emploie dans ses instructions pratiques, avec la clarté avec
laguelle il les possédait, les appliquant a des relations connues et sen-
ties, afin d’établir fermement les Thessaloniciens dans la vérité positive,
et de les mettre au clair a I'égard de I'’emploi méme de cette vérité. lls
attendaient des cieux son Fils : voila ce qu’ils possédaient déja bien clai-

rement dans leurs coeurs ; mais |'apotre leur fait voir qu’ils seraient

dans la présence de Dieu quand Jésus viendrait avec tous ses saints :

c’était la un pas trés important dans I’éclaircissement du sujet, sans que
I'apbtre elt encore touché positivement I'erreur. Le coeur s’orientait
dans la vérité, dans I'application pratique de la lumiére divine a ce qu'’il

possédait déja ; il comprenait ce que c’était que d’étre devant Dieu le

1 Thessaloniciens — Commentaires de J.N. Darby

Péere. Se trouver la était une source de joie, un bonheur bien plus intime
et réel que la manifestation d’une gloire terrestre et limitée. Ensuite, ils
se trouveraient devant Dieu, quand Jésus viendrait avec tous ses

saints : simple vérité démontrée par le fait méme que Jésus ne pouvait
avoir aupres de lui guelques-uns seulement de son Assemblée. Le coeur

embrassait cette vérité sans effort, mais en faisant ainsi, il était établi,
et I'intelligence aussi, dans la vérité tout entiere a I’égard des relations
des Thessaloniciens avec Christ et avec les siens. La joie méme de la ren-

contre de I'ap6tre avec eux tous (qu’ils fussent morts ou vivants), a la

venue de Jésus, placait 'ame sur un tout autre terrain que celui d’'une

bénédiction qui leur serait apportée par 'arrivée de Jésus sur la terre
ou ils se trouvaient.

Ainsi éclairés, affermis, établis dans la vraie portée de la vérité

gu’ils possédaient déja, par un développement qui se rattachait a leurs
meilleures affections et a leurs connaissances spirituelles les plus in-
times, affections et connaissances fondées sur leur communion avec
Dieu, les Thessaloniciens étaient préparés, avec certaines bases posi-
tives de vérité, pour aborder 'erreur et pour écarter avec facilité ce qui
ne s’accordait pas avec ce gu’ils savaient apprécier maintenant a sa
juste valeur, comme faisant partie de leurs possessions spirituelles. La
révélation spéciale que I'ap6tre ajoutait mettait tout au clair quant aux
détails. Cette maniére de procéder est trés instructive.




1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Commentaires de W. Kelly

Avant-propos

Nous publions un nouveau volume de William Kelly, traduit de I'an-
glais, avec ces Méditations sur les épitres aux Thessaloniciens, qui trai-
tent principalement de la Venue du Seigneur et du Jour du Seigneur.

Comme on le verra, I'auteur approfondit souvent les questions de
texte, surtout dans la seconde épitre. Nous n’avons toutefois pas jugé
bon d’en retrancher quoi que ce soit — sauf dans certains cas (marqués
en général par des points de suspension) ou W. Kelly s’attarde dans la
discussion des opinions de commentateurs. Que le lecteur qui s’attache
moins a I’étude du texte ne se décourage donc pas devant certains pas-
sages difficiles concernant la traduction ou l'interprétation, mais qu’il
continue sa lecture. Il ne manquera pas de rencontrer des pages magni-
fiques et rafraichissantes, nous présentant la Personne du Seigneur et
notre bienheureuse espérance.

Chapitre 1

La venue du Seigneur caractérise les deux épitres aux Thessaloni-

ciens qui présentent, plus que toute autre, cette grande vérité. Elles
sont les tout premiers écrits de I'apotre que nous possédions et elles
témoignent de la simplicité, de la fraicheur et de I'énergie trouvées chez
les saints auxquels elles s’adressent. Elles répondent avec chaleur aux
besoins de leurs coeurs, d’'une facon a la fois intime et propre a les gui-

der et a les affermir. D’ou un style sans emphase, et le rattachement
continuel, non pas d’une maniére théorique mais pratique, de cette es-
pérance bénie a chaque sujet, a chaque devoir, a toutes les sources ou
tous les motifs de joie ou de peine, afin d’en pénétrer ’homme intérieur
ainsi que les voies extérieures de tous les saints, jour aprés jour.

Il ressort d’Actes 17:6, 7, que les croyants de Thessalonique avaient

été, des le début, fortement marqués par la prédication du royaume. lls

avaient toutefois besoin d’étre instruits sur ce sujet a la fois vaste et
riche qui, comme toute autre vérité révélée, donne occasion non seule-
ment a des méprises dues a un mangue de connaissance, mais aussi a

des erreurs funestes. Les deux dangers se sont manifestés, chacun en

leur temps, parmi ces saints ; et tandis que la premiére épitre répondait

a ce qui était le fruit de la simple ignorance, la seconde corrigeait ce qui

était manifestement faux et pernicieux. Dans les deux épitres, |la pré-

sence, ou venue du Seigneur, est soigneusement distinguée du jour du

Seigneur ; les vrais caracteres de I'une et de I'autre sont clairement éta-
blis et leur relation réciproque bien définie. Le besoin s’en fait sentir
aujourd’hui autant qu’alors ; car s’il est vrai que I'erreur était alors a la
fois récente et active, elle trouvait un terrain dans des coeurs préparés
a la recevoir, et I'on rencontre aujourd’hui la méme propension a s’éga-

rer pareillement, et la méme difficulté a s’approprier la révélation de

Dieu.

Les commentateurs anciens et modernes ont de la peine a saisir les
différents cotés de la vérité tels que I'Esprit les a donnés ; et quoique de

nos jours la principale erreur de traduction (2 Thess. 2:2) ait été redres-
sée, la vérité au lieu d’en étre rendue plus claire, semble partout aussi
peu comprise que jamais. L'état de choses dans la chrétienté, comme
celui du monde ancien qui I'avait précédé, détourne I'esprit de ceux qui
sont attachés aux choses d’ici-bas de recevoir I’'enseignement qui est

donné ici. La venue du Seigneur, comme espérance vivante et cons-

tante, détache le coeur de tout objet terrestre : car Il vient, nous ne

savons pas quand, mais nous savons qu’ll vient bientét, pour nous pren-
dre auprés de Lui en haut. Tel est le Céleste, tels aussi sont les célestes ;

et I'espérance correspond exactement a ce caractére respectif de Christ


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_17
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_02

et du chrétien. Elle est indépendante des événements terrestres et

n’est pas une question de temps ou de saisons. A un moment qui n’est
pas révélé a dessein, afin que ceux qui appartiennent a Christ I’atten-
dent réellement, en vérité et avec constance, il viendra les chercher

pour gu’ils soient avec Lui dans la maison de son Pére.

Le jour du Seigneur, lui, se rapporte d’'une maniere solennelle a des

associations terrestres. La prophétie tant de I’Ancien que du Nouveau

Testament en parle ; et il a aussi sa place appropriée dans ces épitres.
Cette vérité est éminemment propre a agir sur la conscience ; c’est la
son objet ; car ce jour aura affaire avec I'orgueil de I'homme et la puis-
sance du monde, avec la religion terrestre et avec l'iniquité sous toutes
ses formes. En outre c’est, dans un sens, une pierre de touche pour les
affections : aimons-nous vraiment Son apparition qui anéantira le mal
et rétablira tout dans un ordre selon Dieu ?

Mais considérons les paroles de I'ap6tre dans leur ordre et en dé-
tail.

[v.1] «Paul, et Silvain, et Timothée, a I'assemblée des Thessaloni-
ciens, en Dieu le Pére et dans le Seigneur Jésus Christ : Grace et paix a
vous !» (v. 1).

Telle est la salutation avec ses particularités propres et parfaite-
ment adaptées. D’une part, il y a 'absence de toute mention d’une

place de relation ou d’une position officielle quelconque dans I’adresse

de I'apotre, ou dans la maniere dont il s’associe ses compagnons, qui
comme lui, sont introduits d’'une facon spontanée, et sans cérémonie.
D’autre part, I'assemblée a Thessalonique est dite, ici de méme que
dans la salutation de la seconde épitre, «en Dieu le Pére et dans le Sei-

gneur Jésus Christ», ce que nous ne trouvons dit d’aucune autre assem-

blée. Qu’est-ce qui pourrait mieux s’harmoniser avec des saints nou-

veau-nés venant d’étre délivrés des «beaucoup de dieux et beaucoup

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

de seigneurs» [1 Cor.8:5] du paganisme et amenés dans la relation cons-

ciente de petits enfants gui connaissent le Pére ? Pour nous chrétiens,

«il y a un seul Dieu, le Pére, duquel sont toutes choses, et nous pour
lui, et un seul Seigneur, Jésus Christ, par lequel sont toutes choses, et
nous par lui» (1 Cor. 8:6). Mais quelle expression de tendresse et d’in-
time relation dans cette facon de parler de I'assemblée a Thessalonique
comme étant en Dieu le Pére et dans le Seigneur Jésus Christ | Combien
il était doux pour eux de s’entendre ainsi placés, et comme ensemble,

dans une telle communion d’amour et de lumiére ! Mais tel est le prin-

cipe dans la manifestation des voies divines de la grace. C'est ainsi que
méme dans les paroles de réconfort du prophéte Esaie, nous trouvons :
«Comme un berger il paitra son troupeau ; par son bras il rassemblera
les agneaux et les portera dans son sein ; il conduira doucement celles
qui allaitent». Ceux dont les besoins sont les plus pressants recoivent

des consolations et des soins spéciaux.

Pour la jeune assemblée caractérisée d’une telle maniere, il suffi-
sait d’ajouter ces paroles breves mais riches : «Grace et paix a vous».
Une formule plus compléte convenait pour d’autres ; ici il n’en était pas
besoin vu ce qu’ils étaient précédemment.

Versets 2-10. La joie du coeur du serviteur éclate en actions de
graces constantes a Dieu pour eux tous, et non pas d’'une maniere
vague, mais avec une mention spéciale dans ses prieres. Elle répondait
a la joie de ceux qui avaient été si récemment amenés des ténebres a la
merveilleuse lumiere de Dieu ; mais cette joie avait un caractére pro-
fond : elle s’élevait de la bénédiction au Dispensateur de celle-ci, la bé-
nédiction elle-méme ayant le parfum de la communion avec sa source.
Ainsi Paul avait travaillé avec Dieu a Thessalonique, non pas simplement
envers quelques-uns des Juifs qui avaient été persuadés et qui s’étaient
joints a lui et a Silas (ou Silvain), mais particulierement envers une
grande multitude de Grecs qui servaient Dieu. Une oeuvre puissante et

durable avait été faite en peu de temps. Eprouvons-nous envers Dieu



une telle reconnaissance ? Faisons-nous, en des occasions semblables,
des mentions personnelles pareilles a celle-ci ? Nous souvenons-nous
sans cesse du fruit de la bénédiction de I'Esprit dans les saints ? Nous
savons ce que c’est que prier pour les saints dans la peine, I'opprobre,
le danger, le besoin ; mais nous épanchons-nous dans la joie devant
Dieu pour I'opération de sa grace en ceux qu’il a sauvés et rassemblés
au nom de Jésus ? Nos coeurs n’ont-ils pas été rétrécis par les circons-
tances tristes et humiliantes de division et de dispersion des saints au-
trefois unis ? Nous sommes prompts a rejeter, retrancher, oter, éviter,
et a repousser de toutes manieres ; mais lents et sans force dans la bien-
veillance qui voit la grace en d’autres et s’en réjouit, qui gagne, aide,
accueille et restaure. Il n’en était pas ainsi pour I'apotre et ses compa-
gnons. Sans doute, une grande grace est-elle nécessaire pour apprécier
une petite grace. C'est I’esprit de Christ.

Certainement il y avait parmi ces Thessaloniciens, surtout lorsque
la premiére épitre a été écrite, d’autant plus de puissance de vie gu’il y

avait la simplicité, accompagnée il est vrai d'un_manque de connais-

sance. Les trois grandes vertus spirituelles dont nous entendons sou-

vent parler dans le Nouveau Testament et notamment dans les écrits de
I'apotre, étaient manifestes, dans la fervente énergie du Saint Esprit ;
non seulement la foi, mais I'«oeuvre de foi» ; non pas I'amour simple-
ment, mais le «travail d’amour» ; et 'espérance de notre Seigneur Jé-

sus Christ dans sa patience (ou sa constance endurante). Et de méme

que Christ est I'objet de la foi qui exerce le coeur et le fixe sur les choses
qui ne se voient pas, ainsi sa grace appelle 'amour, et I’espérance ré-

jouit dans le chemin, et cela d’autant plus lorsque tout est dans la lu-
miére de Dieu, «devant notre Dieu et Pére». Il est notre Pére et si nous
sommes de petits enfants, nous le connaissons comme tel (1 Jean 2:13) ;
mais il est Dieu, et dans notre vie, dans notre marche, nous sommes
devant Lui, et nous désirons le servir d’'une fagon qui lui soit agréable
avec révérence et une sainte crainte. Lui, devant qui la nouvelle vie en

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Christ est ainsi exercée par des motifs qui ont leur source et leur puis-

sance en Christ, est le Dieu qui a choisi les Thessaloniciens dans sa grace

pour étre ses enfants bien-aimés, comme il en est rendu témoignage a
la conscience et aux affections de ceux qui le servent : «sachant, fréres
aimés de Dieu, votre élection».

Quelle preuve pratique de notre élection peut-il y avoir pour
d’autres, sinon dans la manifestation de la puissance de vie que nous

avons en Christ, maintenue, comme elle peut seulement I'étre, en cher-

chant a avoir en toutes choses une conscience sans reproche devant

Dieu et envers les hommes ? Tirer de cela une preuve pour nous-

mémes n’est que de la propre justice, aussi bien que de l'incrédulité qui

méprise le témoignage rendu par Dieu a Christ et a son oeuvre. Et c’est

bien 1a la théologie stérile de la chrétienté, faisant venir sur elle un

prompt jugement.

Mais Dieu a toujours opéré la bénédiction par la révélation de lui-

méme. Aussi est-ce sur le principe de la foi, afin que ce soit selon la

grace, vu que la loi produit la colére ; car la ou il n’y a pas de loi, il n’y a
pas non plus de transgression. Mais la bonne nouvelle, telle qu’elle était
préchée par Paul et ses compagnons, «notre évangile», est le plein té-
moignage de ce qui est en Christ pour ceux qui sont perdus. Il avait été

présenté aux Thessaloniciens dans I'énergie du Saint Esprit. «Car notre
évangile n’est pas venu a vous en parole seulement, mais aussi en

puissance, et dans I’Esprit Saint, et dans une grande plénitude d’assu-

rance, ainsi que vous savez quels nous avons été parmi vous pour
I’'amour de vous» (v. 5). Cette assemblée, jeune mais consacrée, persé-

cutée mais heureuse, était un témoignage vivant a Dieu et a Son Christ.

L’évangile était venu non en parole seulement, mais en puissance, et

dans I’Esprit Saint, non pas en manifestation charnelle ; il I’était aussi

dans une grande plénitude d’assurance. La parole était proclamée avec

toute hardiesse et certitude par des hommes dont la marche en était le



reflet brillant et pur, dans I'amour. Il en résultait des effets correspon-

dants en ceux qui la recevaient. Car Paul et ses compagnons n’étaient

pas de ceux qui semblent incapables d’apprécier la gloire de Christ tant
dans I’évangile que dans I’'assemblée ; qui ne se lassent jamais d’exalter

une partie de la vérité au détriment d’une autre, comme si toutes

n’avaient pas leur centre dans notre Seigneur : des ames mal intention-

nées, ne voyant pas loin, qui négligent les éléments les plus simples de

la vérité pour s’admirer eux-mémes, et pour imposer a autrui la valeur

de ce gu'’ils ont a offrir. Si tous étaient docteurs, ou seraient les évangé-

listes ? S’il n’y avait personne pour éveiller les ames, ou seraient les bre-
bis a nourrir et a soigner ?

Les Thessaloniciens aussi portaient I'empreinte de la puissance qui

opérait dans leurs coeurs et leurs consciences. «Et vous étes devenus

nos imitateurs et ceux du Seigneur, ayant recu la parole, accompagnée

de grandes tribulations, avec la joie de I’Esprit Saint ; de sorte que vous

étes devenus des modeéles pour tous ceux qui croient dans la Macé-

doine et dans I’Achaie» (v. 6, 7). llIs souffraient cruellement pour la vé-

rité qui remplissait leurs coeurs de joie ; ainsi Paul qui, pendant sa vie,

mourait chaque jour ; ainsi le Seigneur qui mourut d’une mort sans pa-

reille, mais a vécu comme le parfait Modeéle et dans la plénitude de la

joie en Dieu son Pére, alors gu’il était totalement rejeté ici-bas.

Combien ces croyants de Thessalonique différaient de leurs freres

a Corinthe, qui un peu plus tard allaient faire peu de cas des sujets im-
portants de la grace pratique pour se glorifier dans le déploiement os-

tensible des dons-signes et de la puissance extérieure. Et quelle diffé-

rence dans le témoignage moral | Jamais nous n’entendons parler des
Corinthiens comme de modeles pour ceux qui croyaient dans la Macé-
doine et I’Achaie. Pourtant le coeur de |'apétre brilait pour ses autres

enfants dans la foi, quelque insoumis et désordonnés qu’ils fussent, afin

que le don inexprimable de grace de Dieu produisit en eux aussi le fruit

acceptable, méme s'il devait étre tardif.

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Ce n’était pas tout : le monde était rempli de nouvelles étranges,
et au-dela méme de la Grece tout entiere ou les croyants étaient im-
pressionnés par le zele et la puissance morale de I'assemblée a Thessa-
lonique. «Car la parole du Seigneur a retenti de chez vous, non seule-
ment dans la Macédoine et dans I’Achaie, mais, en tous lieux, votre foi

envers Dieu s’est répandue, de sorte que nous n’avons pas besoin d’en

rien dire » (v. 8). Partout on parlait du changement et du fait singuliers
survenus dans cette ville de Thessalonique, un important centre com-
mercial qui se trouvait sur la route directe entre I'Orient et I'Occident.
Ce fait que tout un groupe de personnes ait abandonné ses faux dieux

pour étre rempli de la connaissance du seul vrai Dieu, avec une joie

telle qu’aucune souffrance n’était en mesure de la refroidir (un groupe

aussi distinct des Juifs que des paiens, et cependant caractérisé davan-
tage encore par une vie de foi, d’amour et d’espérance, absorbant tout,

et inconnu jusqu’alors) ne pouvait gue frapper des esprits vifs, spécula-

tifs et communicatifs comme I’étaient les Grecs. Le bruit s’en répandait,
tel le son d’une trompette, dans toutes les directions, et non a propos
de miracles ou de langues, mais pour leur foi envers Dieu. Certes un

témoignage pur, admirable, plein de grace, avait été rendu parmi les
idolatres. Car c’était en contraste absolu tant avec le légalisme dur et
fier des Juifs qu’avec la corruption des Gentils. En fait, le résultat était
tel que I'apotre déclare : «Nous n’avons pas besoin d’en rien dire».

Pourquoi précher ce que le monde méme, dans un certain sens, pré-
chait ? La prédication a pour but de faire connaitre le Dieu inconnu et

son Fils, de réveiller ceux qui dorment, de gagner 'oreille de ceux qui

sont insouciants a la bonne nouvelle de Dieu. Ici, cette chose vraiment

nouvelle a Thessalonique était sur toutes les levres, et de ce centre com-
mercial actif, se répandait partout la nouvelle d’'une assemblée macé-
donienne qui avait renoncé a Zeus, Héra, Artémis, Apollon, et tous les
autres dieux, sans adopter la circoncision ou les institutions de Moise.



Il n’y avait la rien de vague non plus, ni de prétentieux, mais la so-
briété de la grice et de la vérité. «Car eux-mémes racontent de nous

guelle entrée nous avons eue auprés de vous, et comment vous vous
étes tournés des idoles vers Dieu, pour servir le Dieu vivant et vrai, et

pour attendre des cieux son Fils qu’il a ressuscité d’entre les morts,

Jésus, qui nous délivre de la colére qui vient» (v. 9, 10). Un des grands

buts de Satan est de mélanger le monde et Dieu, de tolérer la chair tout

en se réclamant de I’Esprit, et ainsi de tomber en fait sous ses propres

tromperies tout en professant Christ. C'est |'inverse de toute cette con-

fusion babylonienne qu’on voit dans le genre d’entrée que I'ap6tre avait

eu parmi les Thessaloniciens: leurs ames avaient complétement

rompu avec tout ce qui est opposé a Dieu, dans la lumiére et ’amour.

Ils s’étaient tournés de leurs idoles vers Dieu alors gu’ils auraient pu

soit vouloir associer Dieu a celles-ci, soit se mogquer de Lui ; ils servaient

non pas des formes, ni des doctrines ou des institutions, mais un Dieu

vivant et vrai ; et ils attendaient des cieux son Fils, non pas comme un

Juge terrible et redouté, mais comme Celui qui les délivre de la colére

qui vient, Celui que Dieu a ressuscité d’entre les morts, le Garant de leur

justification et le Modéle de la vie nouvelle dont ils vivaient pour Dieu

dans la foi en Lui.

Chapitre 2

Tel était I'effet vivant et puissant de la visite de I'apotre a Thessa-
lonique. La conversion et la marche des saints avaient produit une im-
pression évidente et profonde sur ceux de I’extérieur, dans les alentours
et partout. La foi des Thessaloniciens s’était répandue comme une pro-
clamation vivante de la vérité ; «de sorte que nous n’avons pas besoin
d’en rien dire». Quelle chose heureuse lorsque I'oeuvre connait une
puissance et une fraicheur telles qu’elle libere I'ouvrier pour d’autres
champs déja blancs pour la moisson ! Quelle gloire pour le Seigneur lors-

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

que les paiens eux-mémes, éveillés et émerveillés par le résultat dé-
ployé en puissance devant eux, ne peuvent que parler du vrai Dieu et

de son Fils !

L’apotre fait maintenant une belle évocation de son «entrée» au-
pres d’eux, en relation avec le caractére de cette entrée et avec sa por-
tée pour les saints eux-mémes, un tableau du développement interne,
comme précédemment nous en avons vu les effets extérieurs.

Versets 1-12. L’ap6tre pouvait faire appel avec confiance a ce dont
ces freres avaient eux-mémes profondément conscience. L'entrée que
Paul et Silas avaient eue au milieu des saints a Thessalonique n’avait pas
été vaine. Un propos divin de grace, de la réalité dans la présentation
de la vérité devant leurs consciences et |'énergie du Saint Esprit avaient
caractérisé leur service et produit des résultats correspondants. Et ce
n’était pas surprenant ; car c’était I'amour de Christ qui les poussait a

aimer des ames qui périssaient, ne connaissant pas Dieu, ni la puissance
de la résurrection de Celui qui avait goGté la mort précisément pour
elles. De plus, le motif de leur visite n’était certes ni de se faire valoir, ni

leur propre plaisir, mais une mission si importante a leurs yeux gu’au-
cun obstacle, en chemin ou sur place, ne les avait arrétés. «Mais, aprés
avoir auparavant souffert et avoir été outragés a Philippes, comme

vous le savez, nous avons eu toute hardiesse en notre Dieu pour vous
annoncer I’évangile de Dieu avec beaucoup de combats» (v. 2).

Les mauvais traitements qu’ils avaient subis de la part des Gentils
a Philippes n’avaient pas plus effrayé leur foi et leur amour indomp-
tables que les persécutions qui suivirent, suscitées par la haine et par la
jalousie des Juifs a Thessalonique. Ce n’est pas le souvenir de souf-
frances qui peut arréter ceux qui sont résolus a endurer toutes choses
tant pour 'amour de Christ que pour celui des élus, afin qu’eux aussi
obtiennent le salut qui est dans le Christ Jésus, avec la gloire éternelle.
D’ou leur confiance : «Nous avons eu toute hardiesse en notre Dieu
pour vous annoncer I’évangile de Dieu avec beaucoup de combats».



Ayant I'assurance que |'évangile était de Dieu, ils avaient toute har-

diesse en Lui pour parler, guelle que fit I'opposition ou la violence qui

les environnait. Si donc maintenant I'apotre devait exhorter les saints a
Thessalonique afin que personne ne f(it ébranlé par la tribulation qui

leur survenait, ce n’était pas comme un théologien dilettant, placant sur

les épaules des autres un fardeau qu’il ne voudrait pas remuer de son
doigt. Dés le début, il avait été appelé a souffrir pour le nom de Christ,

comme aussi a porter ce nom devant les nations et les rois, et les fils
d’Israél, «pour ouvrir leurs yeux, pour qu’ils se tournent des ténébres

a la lumiére, et du pouvoir de Satan a Dieu ; pour qu’ils recoivent la

rémission des péchés et une part avec ceux qui sont sanctifiés» [Actes
26:17-18], par la foi en Christ. Et il y travaillait avec une ardeur dévorante ;
c’est a cela que se référent les mots «beaucoup de combats», plutot

gu’a de simples difficultés extérieures d’une part ou a ce combat pour
les saints contre les ruses du diable, dont il est parlé en Col. 2:1, d’autre
part. Il marchait et servait dans la vérité qu’il enseignait.

«Car notre exhortation n’a eu pour principe ni séduction, ni impu-
reté, et nous n’y avons pas usé de ruse ; mais comme nous avons été
approuvés de Dieu pour que I’évangile nous fiit confié, nous parlons
ainsi, non comme plaisant aux hommes, mais a Dieu qui éprouve nos
coeurs» (v. 3, 4). Il y avait chez lui aussi bien bonne conscience que har-

diesse et persévérance. Il réalisait I'intégrité du coeur (I'opposé méme

du désir de jouer un réle), au lieu de devenir la victime de la séduction,
et ainsi d’en égarer d’autres. L'exhortation était aussi exempte d’erreur

que d’'impureté ; et il n’y avait pas la moindre intention de tromper, ce

que traduit le mot «ruse» ; mais la vérité était présentée avec insis-

tance, en toute sainteté et sincérité.

Ainsi parlaient ces serviteurs bénis, comme il convenait a des
hommes qui se savaient approuvés de Dieu pour que I'évangile leur fit
confié. La grace forme la responsabilité, de méme que la grace go(tée
dans I’ame maintient sa force d’'une maniere vivante. lls avaient Dieu

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

devant eux, Dieu qui éprouve les coeurs, et c’est a Lui qu’ils voulaient

plaire, non a ’lhomme, dont la respiration est dans ses narines : car quel

cas doit-on faire de 'homme ?

C’est la un principe sérieux et permanent, aussi vrai et important

aujourd’hui que lorsque Paul parlait ainsi de lui-méme et de ses compa-
gnons dans le service de Christ. On ne peut pas servir deux maitres. Les

protecteurs et les congrégations ne sont pas les seuls pieges. Le désir
d’avoir de l'influence, la crainte d’étre mal vu, les partis, les clergés, peu-
vent nuire a la fidélité au Seigneur ; la justice, dans ce cas, en souffrira
toujours, et la vérité elle-méme peut-étre aussi. Satan travaille ainsi
dans la chrétienté, au déshonneur de Christ. Essayer de servir deux

maitres est fatal ; car ou I’on haira I'un et aimera I'autre, ou |’on s’atta-

chera a l'un et méprisera I’autre. Si un ouvrier dans la foi se considére

comme approuvé de Dieu pour que |’évangile lui soit confié, il prendra
d’autant plus garde a lui-méme afin que le ministére ne soit pas blamé,
mais qu’en toutes choses il se recommande comme serviteur de Dieu.
Seulement il cherchera a maintenir tant sa liberté que sa responsabilité
dans I'Esprit, avec la Parole écrite comme seule regle. Un apotre avait

la méme responsabilité directe envers le Seigneur que le moindre ou-
vrier dans I’évangile et, comme nous le voyons ici, il le reconnaissait

pour lui-méme aussi bien gu’il y insistait pour les autres. Ce n’est pas

une question de droit, mais de ce qui revient a Christ ; de notre coté, ce
n’est qu’une question de responsabilité. Sa gloire et notre obéissance
sont ainsi sauvegardées. Pour nous il y a un seul Seigneur, et il n’y en a

gu’un seul, Jésus Christ, par lequel sont toutes choses, et nous par lui;

de méme qu’il y a un seul Dieu, le Pére, duquel sont toutes choses, et
nous pour lui. Soyons des imitateurs de I'apotre, comme lui I'était de
Christ.

Mais il y a le piege de Mammon, aussi bien gue celui d’'un maitre

rival de Christ ; et nous ne pouvons servir Dieu et Mammon. Ici aussi

I’apbtre pouvait faire appel a 'expérience des saints de Thessalonigue.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt12-Colossiens.htm#nt12_02

«Car aussi nous n’avons jamais usé de parole de flatterie, comme vous
le savez, ni de prétexte de cupidité, Dieu en est témoin; et nous
n’avons pas cherché de gloire qui vient des hommes, ni de votre part,
ni de la part des autres, quand nous aurions pu vous étre a charge
comme apotres de Christ» (v. 5, 6). Ceux auxquels Paul et ses compa-
gnons avaient affaire pouvaient témoigner si son langage était celui de
la flatterie ou si c’étaient des paroles de vérité et de sobriété. Dieu était

témoin qu’il n’y avait en lui nulle convoitise cachée sous un prétexte

quelcongue. Mais il y a d’autres moyens par lesquels la corruption de
notre nature a tendance a se satisfaire et a se trahir. Ainsi plus d’un
homme qui ne s’abaisserait pas a la flatterie et ne serait pas cupide, est

vaniteux ou ambitieux. Comment Paul et ses compagnons s’étaient-ils

comportés a cet égard ? «Nous n’avons pas cherché la gloire qui vient
des hommes, ni de votre part, ni de la part des autres, quand nous
aurions pu vous étre a charge comme apoétres de Christ». Il cherchait
leur bénédiction dans le témoignage de Christ, non leurs biens, mais

eux-mémes pour la gloire de Dieu ; et au lieu de réclamer une juste ré-

munération dans les choses charnelles en tant qu’envoyés du Seigneur
pour leur service spirituel, il y avait un renoncement total a eux-mémes

dans leur consécration a Christ.

Il passe maintenant au cbté positif de leur marche et de leur

oeuvre. «Mais nous avons été doux au milieu de vous. Comme une
nourrice chérit ses propres enfants» (v. 7). La comparaison avec un

proche parent, f(t-il une mere, n’est pas suffisante pour rendre les
tendres soins d’'un amour qui a sa source en Dieu lui-méme. Les petits
enfants ont besoin d’une nourrice, ce que toutes les méres ne sont pas ;

mais une nourrice chérissant ses propres enfants est la figure appro-

priée, employée ici, non celle d’une personne engagée pour nourrir les
enfants d’une autre. «Ainsi, vous étant tendrement affectionnés, nous
aurions été tout disposés a vous communiquer non seulement I’évan-
gile de Dieu, mais aussi nos propres vies, parce que vous nous étiez

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

devenus fort chers» (v. 8). OU trouver ailleurs quelque chose de com-
parable a cela, en amour désintéressé, sinon dans la fidélité persévé-
rante de la grace qui veille sur les mémes objets dans leur croissance,
leurs difficultés et leurs dangers par la suite ? «Car vous vous souvenez,
fréres, de notre peine et de notre labeur ; c’est en travaillant nuit et
jour pour n’étre a charge a aucun de vous, que nous vous avons préché
I’évangile de Dieu» (v. 9).

Paul avait travaillé de ses propres mains a Thessalonique, comme il
le faisait a Corinthe d’ou il leur écrivait, afin de n’étre a charge a per-
sonne. Pourtant si quelqu’un était en droit de dire, comme Néhémie :
«Je fais un grand travail et je ne puis descendre» [Néhémie 6:3], c’était
I’apotre, qui est bien descendu, dans un autre sens, et n’en a que mieux
accompli son grand travail, quoiqu’il n’y e(t jamais un esprit plus élevé
que le sien, lui qui a travaillé ainsi de ses mains, nuit et jour, durant son
bref séjour parmi les Thessaloniciens. «Vous-mémes, vous étes té-
moins, et Dieu aussi, combien nous nous sommes conduits sainte-
ment, et justement, et irréprochablement envers vous qui croyez». ||
répéte son appel aux croyants et a Dieu lui-méme, comme seul pouvait
le faire quelgqu’un qui s’exercait a avoir toujours une conscience sans

reproche devant Dieu et les hommes. «Ainsi que vous savez comment

nous avons exhorté chacun de vous, comme un pére ses propres en-
fants, vous exhortant, et vous consolant, et rendant témoignage, pour
que vous marchiez d’une maniére digne de Dieu qui vous appelle a son
propre royaume et a sa propre gloire» (v. 11, 12).

L’amour s’adapte aux besoins de ceux qui en sont les objets. C'est

ce que fit I'apo6tre lorsqgue les saints eurent besoin d’une nourriture plus

solide que celle des petits enfants. Et quel pere terrestre n’a jamais ré-

pondu a la responsabilité découlant de sa relation avec ses propres en-
fants aussi bien que Paul a I'égard de ses bien-aimés Thessaloniciens ?
Chacun en particulier et tous ensemble, ils étaient les objets d’une vigi-
lance incessante et pleine d’égards. L'exhortation, la consolation, ainsi



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at16-Nehemie.htm#at16_06

qgue le témoignage rendu ne faisaient jamais défaut, pour stimuler, pour

encourager et pour diriger dans un chemin qui convienne au Dieu gqui

appelle a son propre royaume et a sa propre gloire. C'est la qu’ll aura,

bient6t et pour toujours, les siens avec Christ ; et il aimerait les voir mar-
cher maintenant dans cette espérance et d’une maniere digne d’elle.
Tel est le but d’un véritable ouvrier de Christ ; et I'on ne saurait trouver

nulle part un tableau plus beau que celui qui apparait dans la simple

esquisse tracée ici par 'apotre.

Voila pour ce qui en est du ministére de Paul et de ses compagnons.
Il passe maintenant aux moyens que Dieu avait employés pour la béné-
diction des saints par ce ministere.

Versets 13-16. L’homme tel qu’il est par nature vit sans Dieu, m{
par les choses gqu'’il voit autour de lui, en proie aux volontés de la chair
et des pensées. Pour avoir un lien spirituel avec Dieu, il a besoin d’'une

révélation de Sa part ; et Dieu la donne maintenant dans I’évangile tou-

chant son Fils, afin que les hommes croient et soient sauvés. L'ame

vient ainsi a la connaissance de Dieu et de Jésus Christ qu’il a envoyé, et

c’est la la vie éternelle. Par la foi, I'homme commence a ressentir et a

penser selon Dieu ; et la foi est la réception d’un témoignage divin. Par

la il scelle que Dieu est vrai. La parole de Dieu, mélée a la foi, met en

relation directe avec Dieu.

Dans les jours apostoliques, Paul était, comme nous le trouvons ici,
un instrument pour communiquer la parole de Dieu par sa prédication ;
et cela, par la puissance divine, sans mélange d’erreur. Il en est ainsi des
Saintes Ecritures qui, étant inspirées de Dieu, sont exemptes de toute
erreur. Aussi tout en étant du plus grand prix comme moyen de com-

muniqguer la vérité, elles ont une fonction spéciale et vraiment unique,

en ce qu’elles sont le modéle donné de Dieu pour éprouver toute parole

et toute oeuvre.

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Ainsi, non seulement I'apbtre avait travaillé dans la puissance du
Saint Esprit et d’'une maniére appropriée aux premiers pas et a la crois-
sance de ceux qui étaient les objets de son ministere, mais cela n’avait

pas été vain. Il récoltait des fruits doux et évidents, par la grace de Dieu.
«Et c’est pourquoi aussi nous, nous rendons sans cesse graces a Dieu
de ce que, ayant recu de nous la parole de la prédication qui est de
Dieu, vous avez accepté, non la parole des hommes, mais (ainsi qu’elle
I’est véritablement) la parole de Dieu, laquelle aussi opére en vous qui

croyez». C'est toujours un effet véritable de la puissance miséricor-

dieuse de Dieu lorsque, dans un monde hostile, des ames recoivent Son

témoignage, la Parole répondant parfaitement aux besoins du coeur et

présentant le sang de Christ pour purifier la conscience des oeuvres

mortes afin de servir le Dieu vivant. Il y a un filet tendu en permanence

devant les hommes pour les maintenir sous la domination de Satan ; et
la vérité, étant la parole de Dieu, juge les pensées et les intentions du
coeur. C'était une épreuve encore plus grande alors, quand la vérité

était pour ainsi dire toute neuve et s’opposait a la volonté et aux rai-

sonnements humains. Lorsque beaucoup la professent, I'opprobre dis-

arait dans une grande mesure, bien que Dieu ne manque pas de s’op-
7

poser aux ruses de Satan qui voudrait ainsi en détruire la puissance, en

la_vulgarisant. Pour les Thessaloniciens, comme d’ailleurs pour tout

Gentil alors, la parole préchée était une chose nouvelle. Mais elle était

«de Dieu», et ils ont prouvé que telle elle était. «Vous avez accepté,

non la parole des hommes, mais (ainsi qu’elle I’est véritablement) la

parole de Dieu». Le coeur s’inclinait devant Dieu, et la Parole opérait

aussi, par I'Esprit de Dieu, ses propres effets divins en ceux qui se sou-

mettaient a elle par la foi.

La femme juive de Luc 11:27 était fidele aux instincts humains et
aux traditions de sa race quand elle s’écria, en voyant le Messie chasser
des démons et en I'entendant mettre en garde contre une puissance
plus grande de I'’ennemi ceux qui cherchaient encore un signe du ciel :


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_11

« Bienheureux est le ventre qui t’a porté (et les mamelles que tu as té-
tées ». Mais I’évangile établit d’'une maniére claire et certaine qu’il n’est
pas question d’une relation selon la chair, mais de I'autorité et de la

bénédiction de la parole divine, et que, par conséquent, cela est ouvert

tant aux Gentils qu’aux Juifs. Le croire, c’est |'obéissance de la foi. C’'est

étre dans une association vivante avec Dieu, laquelle ne peut avoir lieu

d’une autre maniére.

La Parole, maniée par I'Esprit et regue comme étant de Dieu, sé-
pare ainsi pour Lui; elle est en fait exactement ce qui est appelé la

«sainteté de I'Esprit» en 1 Pierre 1:2 : non pas dans le sens pratique

(celui-ci suit dans les versets 15, 16, et on le trouve aussi ailleurs), mais
cette mise a part pour Dieu, en principe et d’'une facon absolue, dés le
commencement, qui fait quelqu’un un saint (voir 1 Cor. 6:11). Elle pré-

cede ainsi la connaissance du pardon ou la possession de la paix avec
Dieu ; comme Pierre dit, en (ou par) sainteté de I’Esprit, pour I’obéis-

sance et I'aspersion du sang de Jésus Christ. Ici rien, sinon les préjugés,

n’aurait empéché les croyants de voir que I'obéissance n’est pas seule-

ment I’obéissance de la foi, mais I’obéissance pratique. Or, la sainteté,

dans le sens ordinaire, ne peut étre dite «pour I'obéissance», vu qu’elle
est faite, pour une tres large part, d’obéissance et ne peut exister sans
cette obéissance ; mais la sainteté de |'Esprit telle qu’il en est parlé ici
est pour (eiV) I'obéissance, et telle que celle de Jésus Christ, en con-

traste avec celle d’'un simple Israélite. Elle est aussi pour «I’aspersion du
sang de Jésus Christ», car la vie nouvelle ou la nature divine dans le

saint désire obéir a Dieu, avant méme qu’il ne connaisse I'efficacité de

ce sang pour purifier la conscience ; il y a donc un ordre parfait dans la
phrase de 1 Pierre 1:2.

Le fait de ne pas voir cela a grandement embarrassé les commen-
tateurs et a méme conduit a une falsification positive, comme dans la
version latine de Théodore de Beze et |la version anglaise de Genéve, qui
rendent la phrase pour (en) la sainteté de I'Esprit, par (eiV) I'obéissance

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

et I'aspersion du sang de Jésus Christ | C'est sacrifier non seulement la
grammaire, mais la parole de Dieu a un systéme de théologie défec-
tueux, qui ne reconnait que la sainteté résultant de la justification et qui
ignore la mise a part premiere pour Dieu par I'Esprit, laquelle est vraie

de tout saint dés sa conversion, quand bien méme il n’aurait pas encore
trouvé le repos par la foi dans le sang de Christ... Peu de commentateurs
se sont rendu compte que sainteté ici ne signifie pas la sainteté inhé-
rente, graduelle ou pratique, mais cette oeuvre de I’Esprit qui, du com-

mencement a la fin, sépare de la nature et du monde pour Dieu (comp.
2 Thess. 2:13).

La méme cause spirituelle a produit des effets similaires. Tous ne
sont pas Israélites, ni Crétois ; et la chair en chacun, si elle n’est pas ju-
gée, offre une occasion toute préte a I’'Ennemi qui présente des pieges
adaptés pour séduire chacun. Mais le Saint Esprit forme le croyant par
I'image de Christ présentée dans la parole de Dieu, laquelle a le pouvoir
non seulement d’engendrer des ames pour Dieu, mais de purifier, de
corriger, d’instruire, de reprendre et de discipliner de toute manieére,
comme aussi d’encourager le croyant. C'est ce que |'apotre rappelle
aux Thessaloniciens. «Car vous, fréres, vous étes devenus les imita-
teurs des assemblées de Dieu qui sont dans la Judée dans le Christ Jé-
sus». Les différences de race, les contrastes dus aux coutumes reli-
gieuses antérieures, ne peuvent entraver la puissance de la grace et de

la vérité. Les Thessaloniciens marchaient dans le méme chemin de souf-
france et d’endurance que les assemblées juives dans le Christ Jésus. En
Judée, la flamme de la persécution brilait avec force contre les rassem-
blements qui portaient le nom de Celui qu’ils avaient crucifié. Il n’en al-
lait pas autrement pour les saints de Thessalonique de la part de leurs
propres compatriotes.

Il n'y a point de haine semblable a celle qui est nourrie par des dif-
férences de religion, et surtout quand on se réclame d’un titre exclusif

et divin. L’évangile y donnait tout spécialement occasion, car il devait


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_06
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_02

d’abord se frayer son chemin la ou Dieu avait réellement donné des pri-

vileges particuliers, qu’il était tout a fait juste de maintenir dans toute

leur valeur, aussi longtemps que Dieu reconnaissait le peuple auquel il

les avait donnés. Mais le peuple juif les a méprisés et abandonnés, tuant

les prophétes qui placaient sur leur conscience leur infidélité et leur
apostasie, pour mettre enfin le comble a leur culpabilité alors que les
formes extérieures semblaient en ordre, mais que l'incrédulité et I'ini-

mitié profondes contre Dieu étaient mises a nu par le rejet et la mort

ignominieux de leur propre Messie. Cependant le mal est insatiable ; et

méme la croix ne faisait qu’exciter leur rancoeur contre les témoins de
la grace divine. lls «<nous ont chassés par la persécution», dit Paul, par-

lant des Juifs de Thessalonique.

La prédication de la grace provoque en effet chez ceux qui posse-

dent la loi, la fureur, jusqu’a en perdre le sens, car elle fait peu de cas

des privileges terrestres, quels qu’ils soient et insiste sur la ruine tant

du Juif que du Gentil. D’ou la haine vivace du Juif contre I’évangile. Il

était suffisamment dur d’entendre un témoignage qui laissait la loi a
une distance aussi grande que Christ I'est de Moise, soit en élévation,
soit en profondeur ; et la différence est en fait impossible a mesurer.
Mais proclamer que les bénédictions incomparables qui sont en Christ

effacent toute distinction, et amenent le croyant, Juif ou Gentil pareil-

lement, dans une place nouvelle de relation céleste et de faveur éter-
nelle, leur est intolérable ! Et de plus c’était nécessairement |’action fi-

nale de Dieu, pour tout ce qui concerne la responsabilité d’Israél. Toute
espérance pour la nation sur la terre a été ensevelie dans le sépulcre

de Christ. lIs ont eu un dernier appel du Saint Esprit dans I’évangile, ren-
dant témoignage a un Christ exalté dans le ciel ; mais ils refuserent le
message autant, si ce n’est plus, que la Personne, surtout lorsqu’ils en
virent d’autres — a savoir des Gentils — entrant dans la part gu’ils

avaient repoussée pour eux-meémes avec mepris.

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Ainsi ils «ne plaisent pas a Dieu, et... sont opposés a tous les

hommes — nous empéchant de parler aux nations afin qu’elles soient
sauvées, pour combler toujours la mesure de leurs péchés ; mais la co-
lére est venue sur eux au dernier terme». Elle pouvait n’étre pas encore
exécutée, mais elle était imminente, et ils en connurent une partie im-

portante apres la disparition de I'ap6tre. Toutefois cette colere de-
meure sur les Juifs, mais elle n’est pas encore entierement déversée. Si
méme les Juifs retournent dans leur pays, rebatissent la ville et le sanc-
tuaire et prennent possession de leur ancien héritage dans la plus
grande mesure possible, ce ne sera qu’une illusion mortelle et un piége

satanique, amenant sur eux d’abord I’Antichrist, puis la tribulation de

la part de I’Assyrien, et finalement le Seigneur lui-méme intervenant

pour exercer une vengeance inexorable, bien que, a la fin, la miséri-

corde puisse se glorifier vis-a-vis du jugement. Toutefois puisque
I'apbtre ne léve pas (comme en Rom. 11) le voile de I'avenir de devant
leurs yeux, mais revient aux relations nouvelles de grace, a la joie qu’il
partage avec les saints de Thessalonique, nous suivrons nous aussi le
courant du Saint Esprit.

Versets 17-20. Il ne fait pas de doute que, si le christianisme donne
la plus grande importance a l'individu en relation avec Dieu, I'assemblée
offre le plus vaste champ aux affections des membres de Christ qui for-
ment son corps, un seul corps. Et Satan empéche de toutes les manieres
possibles I’lheureux échange de ce qui est si doux et saint, de I'esprit et
de I'amour du ciel go(tés parmi les saints sur la terre. La présence per-
sonnelle des uns avec les autres, et surtout celle d’'un homme comme
Paul, quelle différence cela fait | Toutefois, I'apbtre avait présenté ce
qui devait corriger toute importance excessive donnée a la présence

personnelle. Ne venait-il pas de montrer I'immense valeur de la parole
de Dieu et combien elle est puissante entre les mains du Dieu de grace ?
L’absence, par conséquent, n’est nullement fatale a la joie et a la béné-
diction des saints. L’attente ne fait qu’exercer la foi et accroitre I'ardent



désir du revoir, désir qui, somme toute, était plus fort encore chez Paul
que chez ses enfants a Thessalonique, et combien plus en Celui dont
I’attente patiente est aussi parfaite que son amour pour nous ! L'ap6tre
lie ainsi leurs coeurs au sien (et puisse cela étre vrai pour nous aussi !)
dans la joie de la présence de Christ a sa venue. Ce sera alors le vrai

repos du travail ; ce sera la jouissance des fruits, sans mélange ni dan-

ger. Puissions-nous, nous aussi, porter habituellement nos regards au-
dela des obstacles du présent et les fixer vers cette scéne bénie et éter-
nelle !

Chapitre 3

La grace opére par les jointures et les liens dans le corps, qui est
ainsi constitué par notre Seigneur Jésus pour I’édification de lui-méme
en amour. Si Paul ne pouvait pas visiter les Thessaloniciens, il envoyait
Timothée. L'amour ne recherche pas son propre intérét et peut trouver
des ressources selon Christ, quels que soient les obstacles que Satan
place dans le chemin.

Versets 1-13.

[v.1-4] Pour I'ap6tre en visite a Athenes, ce n’était pas une petite
épreuve que de renoncer a la compagnie de son véritable et bien-aimé
enfant dans la foi. Mais son intérét et son affection pour les Thessaloni-
ciens ne pouvaient étre satisfaits autrement. Il savait qu’ils n’étaient spi-
rituellement que de petits enfants et qu’ils étaient exposés a des enne-
mis, Juifs et Gentils, aussi subtils que déterminés et sans scrupules. Il
était lui-méme sur le point d’affronter Satan dans I'une des forteresses
de son influence religieuse et de la spéculation philosophique, ou le
nom de Jésus n’avait encore jamais été proclamé ; de ce fait il n’avait
pas lui-méme la communion de freres en Christ avec qui prier et pren-
dre conseil. Une tempéte de furie populaire, soulevée parmila foule des
Gentils a I'instigation des Juifs, avait éclaté contre Jason (I’"hGte de Paul)
et d’autres freres a Thessalonique, entrainant le départ précipité de

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Paul et de Silas la nuit méme, apreés un séjour de quelques semaines
seulement. La méme influence juive avait excité les foules a Bérée, ou
ils avaient trouvé a la fois un refuge et une meilleure réception de la
Parole, avec un souci remarquable de soumettre 3 I'épreuve des Ecri-
tures ce qui était préché.

Silas et Timothée étaient demeurés la, tandis que Paul, une fois de
plus, était emmené en hate par des freres vers Athénes. Mais le coeur
de I'ap6tre ne pouvait trouver de repos quant aux Thessaloniciens, si
jeunes dans la foi et exposés aux dangers, aux souffrances et a des

pieges. «Et nous avons envoyé Timothée, notre frere et compagnon
d’oeuvre sous Dieu dans I'évangile du Christ, pour vous affermir et vous
encourager touchant votre foi, afin que nul ne soit ébranlé dans ces tri-
bulations ; car vous savez vous-mémes que nous sommes destinés a
cela. Car aussi, quand nous étions aupres de vous, nous vous avons dit
d’avance que nous aurions a subir des tribulations, comme cela est aussi
arrivé, et comme vous le savez». Le Saint Esprit par 'ap6tre, comme le
Seigneur Jésus précédemment, avait clairement averti des difficultés
spéciales et constantes qui attendent le saint traversant le monde —

une paix intérieure dépassant toute pensée humaine, la paix en Christ,

mais de la tribulation dans le monde. Seule la foi peut golter 'une et

supporter |'autre. Voila ce que doit étre I'expérience, 'unique expecta-
tive, des chrétiens en attendant Christ. Méme les plus jeunes doivent

I'apprendre, car I'inimité réelle du monde et de son prince n’épargne
personne ; et ainsi 'apbtre préparait les convertis a Thessalonique a
s’attendre a des afflictions. Et il n’était nullement trop tot. Ils avaient
déja les raisons les plus sérieuses de connaitre la vérité et la sagesse de
ses avertissements, mais ils avaient le témoighage de son amour par la

visite de Timothée pour les affermir et les encourager touchant leur

foi. Seule la grace pouvait faire entrer dans un tel chemin; seule la
grace peut y soutenir ; mais la grace ne fait jamais défaut. Toutefois le

Seigneur travaille par divers moyens, tel I’envoi, de la part de Paul, de



Timothée allant encourager les saints, et leur joie dans la consolation
quel que plt étre le poids de I'affliction. La chair se serait lassée, aurait
murmuré, aurait douté et se serait détournée de la vérité qui entrainait
de telles peines. La foi voit Christ, rend graces a Dieu, persévére a tout

prix et croit par I'exercice, tandis que les liens de I'amour sont renforcés
de tous cotés.

[v.5-8] «C’est pourquoi moi aussi, n’y tenant plus, j’ai envoyé afin
de connaitre ce qui en était de votre foi, de peur que le tentateur ne

vous elt tentés, et que notre travail ne flt rendu vain. Mais Timothée

venant d’arriver de chez vous aupres de nous, et nous ayant apporté les

bonnes nouvelles de votre foi et de votre amour, et nous ayant dit que

vous gardez toujours un bon souvenir de nous, désirant ardemment de
nous voir, comme nous aussi nous désirons vous voir ; — c’est pourquoi,
freres, nous avons été consolés a votre sujet par votre foi, dans toute
notre nécessité et dans notre tribulation ; car maintenant nous vivons,
si vous tenez ferme dans le Seigneur». La seconde épitre montrera clai-
rement que |'apdtre avait bien lieu de craindre que le tentateur ne pro-

fite des circonstances pour que le Seigneur soit déshonoré en ceux qui
portaient son nom a Thessalonique. Pour le présent, cependant,
I’oeuvre se maintenait dans la vigueur et la fraicheur de son commen-
cement. Timothée avait de si bonnes nouvelles a rapporter qu’elles ré-
confortaient le coeur fervent et plein d’amour de I'ap6tre qui I’avait en-
voyé, et elles changeaient ses anxiétés en actions de graces qui s’éle-
vaient au-dessus de toutes ses propres détresses et afflictions. Leur foi
brillait, leur amour brdlait ; ils gardaient toujours un bon souvenir de
I’étranger auquel ils devaient d’avoir entendu parler du Dieu vivant et
vrai et de son Fils, le Sauveur ressuscité d’entre les morts qui vient des
cieux. lls languissaient de revoir le «messager» qui leur avait apporté la
parole de Dieu en pureté, comme ils le reconnaissaient eux-mémes, et
cela malgré la tempéte d’épreuves variées qu’elle avait attirées sur eux

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

de la part des hommes, les épreuves elles-mémes prouvant leur sincé-

rité et leur vérité ; car n’avaient-ils pas été prévenus a I'avance qu’il de-

vait en étre ainsi ? C’était pour le serviteur de Dieu une source de force
aussi bien que de joie, comme il I’'exprime avec vigueur : «Car mainte-
nant nous vivons, si vous tenez fermes dans le Seigneur».

[v.9-13] La joie de I'apotre, procédant de I'amour divin, était par
conséquent sainte : pas de vain zéle prosélytique, mais la joie dans la
présence de Dieu au sujet de ce qui était le fruit de Sa grace a la louange
de Jésus ; joie au sujet de cette foi et de cet amour maintenus brillants
et fermes, malgré la féroce hostilité des Juifs et des Grecs, chez de
jeunes témoins de Christ laissés seuls. «Car comment pourrions-nous
rendre a Dieu assez d’actions de graces pour vous, pour toute la joie
avec laguelle nous nous réjouissons a cause de vous devant notre Dieu,
priant nuit et jour trés instamment, pour que nous voyions votre visage
et que nous suppléions a ce qui manque a votre foi !» Si leur amour était
celui de Jonathan, le sien était certainement supérieur a I'amour de Da-
vid. C’'est 'amour de la nature divine dans la puissance de I'Esprit, qui

trouve une joie toujours croissante dans la bénédiction des autres, et
particulierement de ceux qui sont déja au bénéfice de la bénédiction,
afin qu’il soit suppléé, par le ministere personnel, a ce qui manque. «Or
gue notre Dieu et Pére lui-méme, et notre Seigneur Jésus, nous fraye le
chemin auprés de vous ; et quant a vous, que le Seigneur vous fasse
abonder et surabonder en amour les uns envers les autres et envers
tous, comme nous aussi envers vous, pour affermir vos coeurs sans re-

proche en sainteté devant notre Dieu et Pére en la venue de notre Sei-

gneur Jésus avec tous ses saints».

Telle était la priere dictée par les affections de I'ap6tre alors que le
Saint Esprit placait leurs besoins devant lui dans la présence de Dieu. Et

le chemin de I'ap6tre le conduisait vers les Thessaloniciens, mais aupa-
ravant une seconde épitre devait leur étre adressée et des années de
labeur dans d’autres régions devaient s’écouler. En attendant, ce qu’il



cherche pour eux n’est pas moins important pour nous et pour tous les

saints : 'abondance et la surabondance de I'amour en nous, les uns en-
vers les autres et envers tous, afin que nos coeurs soient affermis sans
reproche en sainteté. Ce sont la les voies de Dieu, aussi sGrement que

ce ne sont pas celles de I’homme ; car celui-ci insiste sur la sainteté en

vue d’aimer, tandis qu’en vérité I'amour doit opérer pour la sainteté.

C’est un principe de vérité, découlant de I'évangile et tout au long du
chemin, car c’est 'amour de Dieu qui nous a rencontrés et nous a bénis

en grace souveraine par la mort de Christ pour nous, alors que nous

étions des ennemis, sans force et impies ; et cela a été le motif le plus

puissant qui ait opéré en nous pour la sainteté. Ainsi en est-il parmi les

saints, qui sont exhortés a s’aimer mutuellement comme aussi a mani-
fester de I'amour envers tous, afin gue leurs coeurs soient affermis sans

reproche en sainteté ; de méme que Christ, dans son amour pour |'as-

semblée, s’est d’abord donné Lui-méme, et ensuite, il la purifie par la
Parole, afin qu’il se la présente a lui-méme, glorieuse, n"ayant ni tache,
ni ride, ni rien de semblable.

Mais il y a une autre considération de grand poids et de grand inté-
rét dans cette breve priére. Non seulement I'apotre lie dans une unité
tres frappante notre Dieu et Péere lui-méme avec notre Seigneur Jésus
dans son ardente priere pour la bénédiction des saints par le moyen
d’une nouvelle visite, mais il désire que le Seigneur affermisse leurs
coeurs sans reproche en sainteté «devant notre Dieu et Péere en la ve-
nue de notre Seigneur Jésus avec tous ses saints» — non pas simple-
ment maintenant devant Dieu, si effectif que ce soit, mais en la venue
du Seigneur avec tous ceux qui Lui appartiennent, sans s’arréter dans

sa pensée jusqu’a ce jour ou les manquements ou la fidélité de chacun
apparaitront sans contestation possible. S’agissant d’une question de
responsabilité, il n’est pas simplement fait mention ici de sa venue, mais

de sa venue avec tous ses saints, c’est-a-dire son jour, lorsqu’ils appa-

raftront avec Lui en gloire et qu’il viendra pour étre glorifié dans ses

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

saints et admiré dans tous ceux qui auront cru. Combien cela jette la
lumiére de ce jour sur I'heure actuelle ! Si méme, par amour pour le
Seigneur, 'on ne peut pas marcher maintenant avec tous les saints, ce

n’est pas que le coeur soit éloigné, mais il anticipe cette scéne glorieuse

au cours de laquelle ils paraitront avec Lui, objets de notre amour parce
qgue tous ils le sont du sien.

Chapitre 4

[v.1-8] La connaissance de Christ est inséparable de la foi ; mais elle
est avant tout une vie de sainteté et d’amour, et non pas un simple

credo, comme |'esprit humain tend a I'y réduire. Nous avons vu com-
ment elle s’est manifestée dans la maniére d’agir de ceux qui, les pre-
miers, avaient annoncé |’évangile aux Thessaloniciens, maniére d’agir
caractérisée par une bonté sans égoisme et par le fait qu’ils ne recu-
laient pas devant la souffrance (chap. 1 et 2), comme aussi plus tard par
une sollicitude profonde a I'égard des jeunes convertis, appelés si rapi-
dement a porter le poids de I'affliction. L’ap6tre a prié le Seigneur pour
gu’ils abondent en amour en vue de la sainteté (chap 3). Maintenant il
s’adresse directement a eux.

Versets 3-8. C'est un changement immense pour des hommes qui

autrefois ne pensaient qu’aux choses de la terre. lls étaient, par le pé-
ché, séparés de Dieu et, en esprit, les uns des autres, sauf lorsqu’il s’agis-

sait du déploiement de la volonté ou de la gloire humaines. Maintenant

ils marchaient comme enfants de Dieu, unis dans un méme désir de

coeur de marcher de manieére a plaire a Dieu. Tel est pourtant le chris-

tianisme vu dans sa pratique ; et il est sans valeur s’il n’est pas pra-

tique. Certes il y a, dans la lumiére et la vérité que Christ a révélées par
le Saint Esprit, les éléments les plus riches et le champ le plus large pour
I’esprit et le coeur renouvelés. Mais il n’y a rien dans «le mystere», sa

largeur, sa longueur, sa hauteur et sa profondeur qui n’ait son influence

sur I’état des affections ou sur le caractére de la marche et du travail ;




etil n’y a pas d’erreur qui déshonore Dieu davantage ni n’est plus pré-
judiciable a ’lhomme gque le désaccord entre la théorie et la pratique.
L’Ecriture les lie 'une a I’autre indissolublement, nous mettant sérieu-

sement en garde contre ceux qui voudraient les séparer, lesquels sont
des méchants, les ennemis assurés de Dieu et de ’'homme. Non, la vé-
rité n’est pas la seulement pour informer, mais pour sanctifier. Et ce

gue nous ont enseigné ceux qui ont été divinement donnés pour la com-

muniquer, c’est la maniére dont il faut que nous marchions et plaisions

a Dieu. C'est dans ce sentier que le croyant le plus jeune, qu’il soit es-

clave ou libre, Grec ou Scythe, instruit ou ignorant, marche dés le dé-

but ; et nul ne peut s’en écarter sans tomber dans le péché et la honte.

Ce n’est cependant pas une simple direction bien précise, comme par

une loi et des ordonnances. |l s’agit d’'une vie, la vie de Christ, aussiy a-

t-il exercice et croissance par la connaissance de Dieu. De I’état de I’ame

dépend le discernement de la volonté de Dieu dans sa Parole ; elle est

perdue de vue lorsque la condition intérieure est marquée par la lége-

reté, ou que la volonté est active et non jugée. «Si donc ton oeil est

simple, ton corps tout entier sera plein de lumiéere». Alors seulement

le pied sera spirituellement sdr ; et une appréciation plus profonde de

la Parole dans l'intelligence aboutit a une obéissance plus compléte.

L’on connait mieux la pensée de Dieu et le coeur est appliqué a lui

plaire. On y abonde de plus en plus.

Ce n’était pas un sujet de sollicitude nouveau de la part de I'apotre.
IIs savaient quels commandements il leur avait donnés par le Seigneur
Jésus. Est-ce que Sa volonté, Son honneur ne sont pas intéressés a une

marche qui plait a Dieu ? Lorsqu’il était sur la terre, le Seigneur pouvait

dire : «Je fais toujours les choses qui lui plaisent» ; maintenant, dans le
ciel, il s’occupe de ceux qui suivent ici-bas le méme chemin. Nous pou-

vons broncher ; mais est-ce la notre but ? Il ne manque pas de nous

aider par sa Parole, comme il veut le faire aussi par sa grace si nous re-

gardons a lui et si nous nous appuyons sur lui. Ecoutons-nous sa voix ?

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

L’apotre insistait avant tout sur une chose, la pureté personnelle

de ceux qui portaient le nom de Jésus ; et cela d’autant plus que les

Grecs manquaient totalement a cet égard. Leurs coutumes et leur lit-

térature, leurs hommes d’état et leurs philosophes, tout contribuait au

mal ; leur religion méme tendait a aggraver la souillure en consacrant

les penchants de leur nature dégradée. On se fait généralement une
faible idée des horreurs morales du monde paien ou de l'insensibilité
des hommes dans leur ensemble a I’égard de souillures aussi éhon-

tées. Christ a tout changé pour ceux qui croient en Lui, leur laissant un

modeéle afin qu’ils suivent ses traces. «Car c’est ici la volonté de Dieu,

votre sainteté, que vous vous absteniez de la fornication, que chacun
de vous sache posséder son propre vase en sainteté et en honneur,
non dans la passion de la convoitise comme font les nations aussi qui
ne connaissent pas Dieu ; que personne ne circonvienne son fréere ni
ne lui fasse tort dans I'affaire, parce que le Seigneur est le vengeur de
toutes ces choses, comme aussi nous vous lI'avons dit précédemment
et affirmé» [v.3-6]. La sainteté naturellement va bien plus loin gue s’abs-

tenir de la sensualité. Encore que, se tenir a I’écart de ce qui était par-

tout admis dans la vie ordinaire ne f(t pas peu de chose. Mais le devoir
négatif d’abstinence ne suffit pas a I’ap6tre : «que chacun de vous »,

dit-il, « sache posséder son propre vase en sainteté et en honneur», au
lieu de le laisser glisser faute d’y prendre garde dans le péché et dans

la_honte, «dans la passion de la convoitise comme font les nations
aussi qui ne connaissent pas Dieu». Actes 15 est une preuve du témoi-
gnage rendu positivement alors par I’Ecriture — témoignage tristement
confirmé par les découvertes de Pompéi et d’Herculanum — de la dé-
gradation morale qui pervertissait méme la partie la plus civilisée du

monde paien. Lorsque Dieu est déshonoré, 'homme est réprouvé ; et
Dieu, en pardonnant et en délivrant de la colére qui vient par la mort et

la résurrection de Christ, donne aussi une vie nouvelle en Christ, sur

laquelle le Saint Esprit agit par la parole, de maniere a produire les
fruits de la justice par Lui a la gloire de Dieu.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_15

D’ol I'exhortation qui suit : «Que personne ne circonvienne son
frere ni ne lui fasse tort dans I’affaire, parce que le Seigneur est le ven-
geur de toutes ces choses, comme aussi nous vous I’avons dit précé-
demment et affirmé». Il n’y a pas de motif réel d’introduire ici un nou-
veau sujet, comme ont voulu le faire certains commentateurs. Avec sa
maniére pleine de délicatesse, 'apbtre parle de la méme impureté, spé-

cialement dans la condition du mariage, lorsqu’il était porté atteinte aux

droits d’un frere. Ce sujet demandait et il recoit une mention spéciale.

En effet, comme les liens fraternels entre les chrétiens les placent dans

des relations d’intimité heureuses et libres, il y aurait, dans ces circons-

tances mémes, le danger particulier gue Satan ne les tente, la ou la

chair n’est pas tenue par la foi a sa place, qui est la mort, de sorte que

I’'amour agisse seulement d’une maniére sainte, avec Christ devant les

yeux. |l n’est peut-étre pas de danger sur lequel il soit plus solennelle-

ment insisté. Ce sont 13 les agissements qui ameénent la colere sur les

fils de la désobéissance ; et toutes paroles qui font peu de cas du mal

sont vaines ; le Seigneur est le vengeur de toutes ces choses, et Dieu

jugera le coupable. Ce n’est pas la maniére de la vraie grace de Dieu

d’épargner les avertissements réitérés les plus forts ; «car Dieu ne nous

a pas appelés a I'impureté, mais dans la sainteté». Il est clair qu’il n’est
pas fait allusion ici aux activités commerciales ou a la malhonnéteté

dans les affaires de la vie courante. L'impureté dans les relations so-

ciales des saints, tel est le mal toujours en vue ; et la conclusion est :

«C’est pourquoi celui qui méprise, ne méprise pas I’"homme, mais Dieu,

qui vous a aussi donné son Esprit Saint». Ainsi la grace, en faisant appel
a un devoir moral, s’éléve entierement au-dessus de la simple prise en

considération des motifs propres a agir sur les hommes. Ce n’est pas

gu’il ne soit pas tenu compte de ce qui concerne 'homme : 'apotre
commence par le manque d’égards envers ’homme «dans |'affaire»,
mais immédiatement il introduit le privilege a la fois immense et solen-
nel du chrétien, le don par Dieu du Saint Esprit. Comment I'impureté

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

affecterait-elle Celui qui habite dans les saints et fait, de leur corps, le
temple de Dieu ?

[v.9-12] Suit un appel a abonder dans I'amour fraternel ; et 'ap6tre

passe de la a un sujet voisin, touchant ce qui convient au travail quoti-
dien, animé par l'intérét porté aux autres. «Or, quant a I'amour frater-
nel, vous n’avez pas besoin que je vous en écrive ; car vous-mémes,
vous étes enseignés de Dieu a vous aimer I'un I’autre ; car aussi c’est
ce que vous faites a I’égard de tous les fréeres qui sont dans toute la
Macédoine ; mais nous vous exhortons, fréres, a y abonder de plus en
plus, et a vous appliquer a vivre paisiblement, a faire vos propres af-
faires et a travailler de vos propres mains, ainsi que nous vous I’avons
ordonné, afin que vous marchiez honorablement envers ceux de de-
hors et que vous n’ayez besoin de personne» (v. 9-12). Posséder Christ
unit merveilleusement les coeurs les uns aux autres, et I'affection de

I'un envers 'autre étant un instinct spirituel, tout ce qui est appris de
Christ I'approfondit d’une maniere intelligente. Les relations peuvent
parfois mettre a I’épreuve sa réalité ; mais d’une fagon générale, elles
le développent de facon active, et d’autant plus que l'on partage la

méme hostilité de la part du monde. Ici aussi I'apotre souhaite que cet

amour abonde de plus en plus et que, parallelement ils s’efforcent avec
diligence de vivre paisiblement et de faire leurs propres affaires, ce que
I’'amour fraternel doit certainement produire : exactement l'inverse de
cette disposition a se méler de tout, qui découle d’'une prétention a
étre supérieur en connaissance, ou en spiritualité, ou en fidélité. De

plus, il les exhorte a travailler de leurs propres mains, «ainsi que nous

vous lI'avons ordonné» (et qui pouvait le faire dans un tel esprit de
grace ?), afin qu’ils marchent honorablement envers ceux de dehors et
gu’ils n"aient besoin de personne (ou de rien). Il n'y a pas la moindre
pensée d’encourager ceux qui sont dans le besoin a tirer profit de la
générosité des autres. Que ce soit I'ambition de ceux qui aiment et qui
veulent garder aussi 'amour des autres, de ne s’épargner en rien et




d’éviter qu’il ne soit abusé de I'aide de qui que ce soit, afin de couper
court a toute suspicion de la part de ceux de dehors. L’amour fraternel

serait mis en doute si I'on ne veillait pas a ce qui convient ; au contraire

il prospere et abonde la ol il y a également le renoncement a soi-

méme.

[v.13-18] Apres avoir ainsi exhorté les saints a |la_pureté person-
nelle, et lié I'amour divin a I'accomplissement paisible des devoirs quo-

tidiens, si souvent exposés a étre négligés sous le prétexte méme d’as-

pirations plus élevées et dans la vaine prétention d’accomplir de plus

hauts devoirs, I'apdtre en vient a leur tristesse et leur consternation de-

vant la mort de quelques-uns parmi eux. lls étaient tellement remplis

de I'attente de la venue du Seigneur, qu’ils n’avaient pas envisagé la

possibilité que des saints partent ainsi. lls n’attendaient que la venue du

Seigneur et en tiraient des conclusions qui, n’étant pas de Lui, les met-
taient en danger comme le font tous les raisonnements humains. Il fal-

lait donc maintenir la vérité, tout en les mettant en garde contre une

telle erreur ; mais la grace a donné ainsi une lumiéere nouvelle et plus

compléte pour eux et pour nous.

Versets 13-18. Les saints a Thessalonique connaissaient, avec une
pleine certitude, la venue et le royaume du Seigneur. lls 'attendaient

des cieux, Lui le Fils de Dieu, comme une espérance constante, |’espé-

rance la plus chere de leurs coeurs. Ils n"avaient jamais supposé qu’ll

pourrait tarder, par suite de la volonté de Dieu, d’amener de nouvelles

ames a la communion de son amour, tout en laissant le monde murir

dans le désordre et l'iniquité, soit d’une incrédulité orgueilleuse, soit

d’une profession vide, jusqu’a ce que I'apostasie arrive et que I’homme

de péché soit révélé. Ils manquaient d’instruction quant a tout cela,

n’ayant joui que pendant une breve période de I'enseignement de

I'apbtre et aucune épitre n’ayant encore été écrite. Celle-ci est la pre-
miere épitre de I'apotre Paul, et tout en encourageant la joie et la crois-

sance de la foi, il n’était rien de plus nécessaire que de suppléer a une

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

lacune qui, si elle n’était pas comblée par une révélation divine, aurait

laissé des esprits actifs exposés a I’ennemi par les spéculations qu’il ne

manguerait pas de suggérer rapidement, afin de saper la vérité déja

connue, ou la confiance de leurs @mes en Dieu.

Leur affliction était extréme, comme celle des autres, Juifs ou plu-
tot paiens, qui n"avaient pas d’espérance. Pourquoi une telle tristesse,

bien étrange au sujet de ceux qui, du moment qu’ils avaient été appelés
d’ici-bas, connaissaient 'amour de Dieu et le salut dans le Seigneur Jé-
sus ? La vie éternelle est-elle une chose vaine ? Et la rémission des pé-
chés, ou la possession du Saint Esprit ? Ce ne pouvait étre qu’ignorance

de leur part; il ne se peut pas qu’un croyant, appelé par Dieu a son

propre royaume et a sa propre gloire (pour ne pas parler de I'Eglise,

corps de Christ) p(t étre, comme ils I'imaginaient, frustré par la mort,
de la bénédiction que le Seigneur Jésus apportera a sa venue. C'était
donc par défaut d’'une connaissance plus compléte qu’ils avaient cédé a

des pensées propres a les plonger dans une affliction déshonorante
pour Christ.

Toutefois, méme ici, il est remarquable que I'apo6tre ne dévoile pas

I'’état des esprits séparés du corps, comme nous le trouvons en Luc
23:43 ; Actes 7:59 ; 2 Cor. 5:8 et Phil. 1:23. Il répond pleinement a l'er-
reur selon laquelle la mort, d’'une maniére ou d’une autre, détruit ou

contredit I'espérance bénie du chrétien. Il ne voulait pas que les saints
ignorent plus longtemps ce qui concerne ceux dont on peut dire en
toute vérité qu’ils «sont endormis» : s’il en est bien ainsi, il n’est que
plus évident qu’ils auront part a Celui qui mourut et est ressuscité,

comme certes nous le croyons; car ils ressusciteront s’ils meurent

entre-temps. Une telle résurrection est-elle une perte ? «De méme

aussi, avec lui, Dieu aménera ceux qui se sont endormis par Jésus»,

comme cela est magnifiguement décrit ici. lls ont été endormis par Jé-

sus ; et loin d’oublier ou méme de différer leur joie et leur félicité, Dieu

les aménera avec Jésus en ce jour-la.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_23
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt03-Luc.htm#nt03_23
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_07
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt11-Philippiens.htm#nt11_01

Mais comment, puisqu’ils dorment dans la mort et que lui vient du

ciel en puissance et en gloire ? Suit une communication nouvelle, des

plus édifiantes, «par la parole du Seigneur» [v.15], qui regle la difficulté

en dévoilant I'ordre des événements, et ainsi la maniére par laquelle

les saints endormis doivent venir avec Jésus. Les croyants de Thessalo-

nique s’étaient imaginé que les défunts manqueraient la bienheureuse

réunion, ou du moins viendraient apreés les vivants qui demeurent. Mais
il n’en est pas ainsi. «Car nous vous disons ceci par la parole du Sei-

gneur : que nous, les vivants, qui demeurons jusqu’a la venue du Sei-
gneur, nous ne devancerons aucunement ceux qui se sont endormis.
Car le Seigneur lui-méme, avec un cri de commandement, avec une
voix d’archange, et avec la trompette de Dieu, descendra du ciel ; et
les morts en Christ ressusciteront premiérement ; puis nous, les vi-
vants qui demeurons, nous serons ravis ensemble avec eux dans les
nuées a la rencontre du Seigneur, en I’air ; et ainsi nous serons tou-

jours avec le Seigneur. Consolez-vous donc l'un I'autre par ces pa-

roles». Telle est la révélation merveilleuse de I'épisode remarquable

quifait I'objet de cette parenthése des versets 15 a 18. Elle nous ramene
aux paroles d’introduction qui leur avaient assuré que le Seigneur vien-
drait avec ses saints, y compris ceux qui s’étaient endormis. Nous ap-

prenons ici comment cela peut se faire : d’abord, il descend pour eux,

et ensuite il les ameéne avec Lui.

Mais des détails sont donnés. Il descendra Lui-méme du ciel avec

«un cri de commandement». Comme le mot employé est particulier,

dans tout le Nouveau Testament, a ce seul passage, il ne peut qu’avoir
une force spéciale. En dehors des Ecritures, il est employé pour 'appel

d’un général a ses soldats, d’'un amiral a ses marins, ou parfois, d’une

maniére plus étendue, comme un cri pour exciter ou encourager. Il

semble tres indiqué pour donner une parole de commandement a ceux

qui sont en relation directe avec celui qui I’'émet. Il n’est pas fait la

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

moindre allusion a un cri que le monde, les hommes en général, enten-

draient. Ici, il est pour les siens, pour gu’ils aillent a sa rencontre en I'air.

«Avec une voix d’archange» introduit la gloire de la plus élevée des

créatures célestes pour servir le Seigneur en cette occasion supréme. Si

maintenant, les anges sont des esprits administrateurs qui servent en
faveur des saints, comme ils I’ont fait en Sa faveur aussi, combien est a
propos cette «voix d’archange», lorsqu’ils seront ainsi rassemblés au-

tour de Lui ! «La trompette de Dieu» ne reste pas non plus silencieuse

en un tel moment, lorsque tout ce qui est de ’lhomme mortel dans les

siens sera absorbé par la vie a la venue de Christ.

Par conséquent «les morts en Christ ressusciteront premiére-

ment». Il ne s’agit pas du premier homme mais du second ; et tous ceux

qui appartiennent a cette famille et qui se sont endormis «ressuscite-

ront premiérement». Combien peu était fondée I'affliction désespérée
des Thessaloniciens. Leurs morts précedent les saints vivants, étant les
premiers a expérimenter la puissance de vie dans le Fils de Dieu. Mais

en vérité, la différence de temps est a peine perceptible, car «puis nous,

les vivants qui demeurons, nous serons ravis ensemble avec eux dans

les nuées a la rencontre du Seigneur, en I’air». L’enlevement de tous

les saints transmués est simultané. L’affliction de ceux qui doutaient de
la pleine félicité des leurs qui entre-temps s’étaient endormis était vrai-
ment de 'ignorance et de l'incrédulité ; car siméme ils ne pouvaient pas

connaitre par avance la révélation nouvelle du Seigneur, ils auraient dd,
de par la connaissance que Dieu leur avait donnée de son amour et de
sa rédemption, compter sur sa grace envers les saints morts autant

gu’envers les vivants. lls auraient pu chercher la lumiere nécessaire

guant aux détails aupres de ceux qui étaient suscités et donnés par le
Seigneur pour la communiquer. Nous pouvons néanmoins facilement
concevoir comment la hate a opéré a leur détriment, comme elle le fait

pour nous aussi. Mais quelle miséricorde ineffable que la grace ait ré-




pondu a cette erreur et I'ait corrigée alors, nous en préservant mainte-
nant. Tel est d’habitude le cas dans les épitres spécialement, mais aussi
dans toute I'Ecriture.

Il est important de relever que «la résurrection générale» est aussi

étrangere a cette partie de la parole de Dieu qu’a toute autre. Il n’est

parlé ici que des croyants morts et des croyants vivants. Non qu’il n'y

ait pas une résurrection des injustes aussi bien que des justes. Mais il
n’y a rien dans I’Ecriture qui puisse laisser croire a une résurrection de
tous les hommes ensemble. Il n’est rien qui opére une séparation aussi

distincte que la résurrection. Jusque-la il peut y avoir, plus ou moins, un
mélange du mal avec le bien, quoique ce soit un déshonneur pour le
Seigneur et un préjudice pour les siens. Mais les apparences trompent,
et une séparation absolue n’existe pas. Dieu se sert de cette mise a
I’épreuve pour la bénédiction de ceux dont I'oeil est simple. Mais a sa
venue, la séparation sera totale ; et a son apparition, elle sera manifes-

tée. Aussi la résurrection des saints endormis est-elle appelée une ré-
surrection d’entre les morts ou hors des morts ; ce qui ne pourrait étre

dit de la résurrection des méchants, car ils n’en laissent plus derriere
eux pour étre encore ressuscités. Ainsi les deux classes sont ressuscitées

séparément, et I'idée traditionnelle d’une résurrection générale des
morts est fausse. Daniel 12 parle d’une résurrection d’Israél ; Matthieu
25, du jugement des nations par le Seigneur ; aucun des deux passages

ne se réfere littéralement a des morts.

Mais autant la vérité sanctifie, autant la conséquence morale de
I’erreur est positivement mauvaise. Car le fait d’une résurrection géné-

rale se lie a un jugement général ; et ainsi le vague est introduit dans

I'esprit du croyant, qui perd la vérité du salut comme une chose pré-
sente et la conscience de posséder la vie éternelle en Christ, en con-
traste avec la comparution en jugement. Comparer Hébreux 9:27, 28 et

Jean 5:24. 'un des principaux efforts de I'ennemi est d’annuler cette

différence solennelle : s’il le pouvait, il ébranlerait la jouissance qu’a le

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

croyant de la grace de Dieu en Christ ; il bercerait dans un calme fatal

I'incrédule, indifférent tant a ses péchés qu’au Sauveur. La premiére ré-
surrection des saints, séparée par au moins mille ans (Apoc. 20) de celle

du reste des morts, les méchants qui ressuscitent pour le jugement et
I’étang de feu, est la réfutation la plus forte possible de la confusion qui
régne ; elle est un appel extrémement sérieux a la conscience de I'in-

crédule, mais une consolation des plus encourageantes pour ceux qui,
en attendant, sont contents de souffrir avec Christ.

Il est indéniable, en outre, que I'espérance du croyant n’est en au-
cune maniere la mort, mais bien la venue de Christ, lorsque tout I'effort

de la mort et toute trace de celle-ci seront effacés des saints endormis,
comme aussi des chrétiens vivants, dans les corps desquels la mort
opére comme en tout homme. Ce qui est mortel sera alors absorbé par

la vie, car Celui qui est la résurrection et la vie viendra pour les prendre

aupres de lui. Ainsi celui qui croit en lui, encore qu’il soit mort, vivra ; et
celui qui vit et croit en lui ne mourra point a jamais. La mort n’est pas

I’Epoux, mais seulement une servante (car toutes choses sont a nous)
pour nous introduire, absents du corps, dans la présence du Seigneur

pour étre avec Lui. Mais ici il ne s’agit pas seulement d’aller individuel-

lement auprés de Lui aprés la mort, mais il s’agit de Sa venue a Lui, le

Vainqueur de la mort, pour nous tous, que nous dormions ou que nous
veillions, afin que nous soyons transformés a Sa glorieuse image méme
guant a notre corps.

Mais il y a un autre privilége, beaucoup plus précieux en lui-méme,

qui est signalé ici : «Ainsi nous serons toujours avec le Seigneur». Ce

dernier point est la joie la plus profonde de |'état d’un saint recueilli

pour étre deés lors avec Christ. Tel a été le cas du brigand mourant mais

croyant : Christ lui assura qu’il serait le jour méme avec Lui dans le pa-

radis. Seulement un tel état n’était gu’intermédiaire et imparfait,

qguelgue béni gu’il fit. Ce n’était pas le corps glorifié ; ni tous les saints



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-at27-Daniel.htm#at27_12
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_25
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt01-Matthieu.htm#nt01_25
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_09
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt27-Apocalypse.htm#nt27_20

rassemblés. A sa venue tout sera complet et parfait pour la famille cé-

leste ; «et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur». Qu’est-ce qui

mangue ou qu’y a-t-il a ajouter a de telles paroles de joie infinie et éter-
nelle ? «Consolez-vous donc 'un I’autre par ces paroles». Le Saint Es-

prit ne dit rien de plus sur ce sujet. Ce qui est parfait sera alors réalisé.

Chapitre 5

Apreés avoir considéré I'aspect spécial de la venue du Seigneur con-
sommant sa grace envers ceux qui I'attendent en les enlevant a sa ren-
contre en Iair, I'ap6tre aborde un fait plus général : le «Jour», ou le Sei-

gneur s’occupera du monde, selon le témoignage concordant de I’An-

cien et du Nouveau Testament. Le rassemblement des saints vers Lui,

gu’ils soient endormis ou vivants et changés a I'image de sa gloire, est
une révélation nouvelle, introduite ici comme telle. Il n’en est pas de

méme de |'apparition ou du jour du Seigneur, qui avait formé le theme
de nombreuses prophéties et, je crois pouvoir dire, de tous les pro-
phétes depuis le commencement. Car c’est une date, et en fait une pé-

riode, qui certes ne le céde a aucune en importance, qui_concerne
toutes les créatures dans le ciel et sur la terre et ou se déploiera le

changement immense que Dieu opérera alors, a la gloire de son Fils,

selon sa Parole dés le commencement.

Versets 1-11. Il est a remarquer qu’il n’est pas question «des temps

et des saisons» a propos de la venue du Seigneur pour rassembler les

siens aupres de Lui dans le ciel. En effet cette venue, notre espérance,
est absolument a part des périodes définies dont traite la prophétie. Ici,

ou il s’agit du «jour du Seigneur», les temps et les saisons sont expres-

sément introduits ; car ce jour est le plus important des événements

gu’ils embrassent. Il n’est pas exclu, d’apres 2 Thess. 2:5, que |'apotre
et déja enseigné verbalement les Thessaloniciens a ce sujet, comme il
I’avait fait certainement au sujet de faits antérieurs. Mais on peut sup-
poser qu’il ne leur avait pas enseigné tout ce qui pouvait en étre connu,

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

et qu’il n’était pas entré oralement dans le détail de ce jour du Seigneur.
Cela n’était en fait pas nécessaire, car I’Ancien Testament ne traite au-

cun sujet d’'une maniére plus compléete et plus approfondie. C'était par

conséquent déja un sujet connu et familier parmi les saints. Pourtant

I’exactitude de leur connaissance est ici simplement rattachée a la ve-
nue certaine, soudaine et redoutée du jour du Seigneur. Il n’y avait pas
lieu de leur écrire maintenant a ce sujet, car ils savaient eux-mémes par-

faitement que le jour du Seigneur vient comme un voleur dans la nuit.

L'ap6tre pouvait ne pas étre entré dans les détails ; mais cette vérité
importante et solennelle faisait partie de leur assurance et de leur con-

naissance consciente, intérieure (v. 1, 2). lls savaient parfaitement, non

pas comme quelques-uns, étrangement, le disent, que le moment de ce
jour est incertain, mais que sa venue est certaine, et non moins terrible

gu’inattendue.

En contraste avec cette certitude, le verset 3 souligne la sécurité
fatale et trompeuse des hommes du monde qui les entouraient.

«Quand ils diront : paix et sireté, alors une subite destruction viendra
sur eux, comme les douleurs sur celle qui est enceinte, et ils n’échap-
peront point» (v. 3). En 2 Pierre 3, c’est plut6t I'incrédulité moqueuse
telle qu’on la trouve parmi les philosophes qui alleguent la stabilité fon-
ciere de toutes les choses visibles au milieu de changements et de dé-
veloppements superficiels. Ici c’est davantage la tranquillité intérieure

et I'inconscience de tout danger extérieur par suite de la confiance en

I’état social et politique de I’"humanité, non toutefois sans des alarmes

pénibles qui trahissent le trouble réel et les craintes sous-jacentes de
ceux qui ne connaissent pas Dieu ni son Christ. Ainsi en était-il pour les
hommes lorsque le déluge vint et emporta tous ceux qui avaient mé-

prisé les avertissements de Dieu par Noé ; de méme aux jours de Lot,

apres des avertissements plus faibles et encore plus brefs, un juste ju-
gement s’abattit sur les villes souillées de la plaine ; ainsi en sera-t-il au

jour ou le Fils de ’homme sera révélé. Une destruction subite menace



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt22-2Pierre.htm#nt22_03

en fait ceux qui se confient en eux-mémes et en leurs propres pensées,

rejetant le témoignage de Dieu. C’est |3 le jugement des vivants ; et on

remarquera qu’il n’est accompagné d’aucune trace d’un jugement des

morts, ni non plus d’'un embrasement de la terre, bien que tant I'un que

I’autre doivent immanquablement suivre en leur temps propre. C'est la
fin du siecle, mais non pas du monde matériellement. Ce jugement vien-
dra comme un filet sur tous ceux qui habitent sur la face de toute la
terre. Et ils n’y échapperont aucunement, pas plus que la femme en-
ceinte lorsque son heure est venue et qu’elle est prise par les douleurs
de I'’enfantement. C’est de I'ignorance, un manque de spiritualité, pour
ne pas dire une folie, que d’appliquer cela a la destruction de Jérusalem
ou a la mort, comme certains I'ont fait et le font encore. C’'est le jour du

Seigneur qui va fondre sur le monde.

L’apotre déclare toutefois immédiatement et avec soin combien la
part des fidéles est différente. «Mais vous, fréres, vous n’étes pas dans

les ténebres, en sorte que le jour vous surprenne comme un voleur ;
car vous étes tous des fils de la lumiére et des fils du jour ; nous ne

sommes pas de la nuit ni des ténebres» (v. 4, 5). Il ne craint pas que le
fait de savoir comment la grace les avait séparés du reste de I’humanité

ne puisse nuire a ces jeunes croyants de Thessalonique ou a d’autres ;
son but méme, ici comme ailleurs, est d’imprimer cette distinction sur

eux d’une maniere indélébile. Il dit premierement qu’ils n’étaient pas

dans les ténébres, en sorte que le jour les surprenne comme un voleur ;

secondement, qu’ils étaient tous des fils de la lumiére et des fils du jour.

Non seulement ils n’étaient pas, comme le monde, dans les ténébres et

objets du jugement du Seigneur, mais ils étaient d’'une maniéere positive
participants de la nature et de la félicité divines. Telle est, en fait, la

part spéciale des enfants de Dieu en général, ainsi que 'ajoute I'apotre :

«nous ne sommes pas de la nuit ni des ténébres». Nous sommes de

Dieu, qui est lumiére et en qui il n’y a aucunes ténébres.

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Mais un privilége connu et go(té par le croyant est le pivot méme

et le stimulant de sa responsabilité ; aussi I’apotre continue-t-il par I’ex-

hortation : «Ainsi donc ne dormons pas comme les autres, mais veil-
lons et soyons sobres» (v. 6). Si nous sommes enfants de Dieu, c’est une
source profonde de joie en Christ et de reconnaissance envers notre
Pére ; mais combien I'appel a marcher en accord avec une telle relation
est pressant et inséparable de cette relation ! Si donc ici nous sommes
des fils de la lumiere et du jour, le sommeil — l'indifférence a la volonté

du Seigneur — ne nous sied pas, mais bien la vigilance et la sobriété ;

elles conviennent a ceux qui tirent leur vie de Celui qui est la seule vraie

lumieére et qui introduira le jour, étant libérés aussi bien de I’agitation

gue d’un repos insouciant. Les justes resplendiront alors comme le soleil

dans le royaume de leur Pere.

Suit un tableau bref mais vivant du monde endormi et du chrétien
vigilant. «Car ceux qui dorment, dorment la nuit, et ceux qui s’eni-
vrent, s’enivrent la nuit; mais nous qui sommes du jour, soyons

sobres, revétant la cuirasse de la foi et de I'amour, et, pour casque,
I’espérance du salut» (v. 7, 8). Le sommeil convient pour la nuit, et les
exces aussi : les hommes font naturellement dans les ténébres ce qu’ils
ne voudraient pas faire a la lumiére. C’'est leur pratique courante et in-
déniable qui est ainsi placée devant nous. A quoi le chrétien est-il ex-
horté ?... «Nous qui sommes du jour, soyons sobres, revétant la cui-
rasse de la foi et de I'amour, et, pour casque, I'espérance du salut».
Ainsi le croyant est appelé a la fois a étre armé et a étre vigilant et sobre.

Mais les armes ici, du fait que I’exhortation ne s’adressait directement
qu’a de jeunes chrétiens, ne sont pas offensives, mais seulement dé-

fensives : ce sont les trois caractéristigues de leur vie ici-bas, la foi,

I’'amour et ’espérance. Nous avons vu quel usage en était fait au cha-

pitre 1 de cette épitre ; elles réapparaissent ici dans le dernier chapitre.



En fait, elles ne peuvent pas manquer si nous parlons des principes mo-
teurs de Christ, que ce soit en vérité ou en pratique ; et ainsi elles sont
plus ou moins présentes dans tous les écrits apostoliques.

Il faut comprendre le mot «salut» ici dans le sens final ou complet,

lorsque le corps sera mis au bénéfice de cette puissance pleine de grace
qui a déja opéré dans I'ame. Le croyant a déja la vie éternelle et la ré-
demption dans le Fils de Dieu, et il recoit ainsi la fin de sa foi, le salut
de I'ame ; il attend encore le salut de son corps (Phil. 3:21) a la venue
de Christ comme Sauveur, qui transformera le corps de notre abaisse-

ment en la conformité du corps de sa gloire, selon I'opération de ce pou-
voir qu’il a de s’assujettir méme toutes choses. «Car Dieu ne nous a pas

destinés a la colére, mais a I’acquisition du salut par notre Seigneur

Jésus Christ, qui est mort pour nous, afin que, soit que nous veillions,
soit que nous dormions, nous vivions ensemble avec lui» [v.9-10]. Ce

sont des paroles claires, qui font remonter jusqu’a Dieu la grace souve-

raine, laguelle distingue les saints du monde, du commencement a la

fin. Dieu fait de Christ et de sa mort le point de départ de toute béné-

diction pour ceux qui s’attendent a Lui, tandis que sa colére demeure

sur ceux qui ne se soumettent pas a son Fils. Mais de méme que les
hommes de loi sont habiles pour trouver dans la loi, plus que quiconque,
des difficultés, des contradictions et des lacunes, les théologiens agis-

sent de méme avec la parole écrite, au déshonneur de Dieu et au détri-

ment de tous ceux qui leur font confiance. Comment se laisser aller a la
pensée soutenue par quelques-uns que nous avons affaire ici a la vigi-
lance ou au sommeil physiques ?... Mais ce n’est méme pas la I'erreur
la plus grave, car certains ont voulu faire enseigner par 'ap6tre que les
termes ont la méme force morale au verset 10 que dans les versets 6 et
7 ! Ce qui entraine nécessairement la conclusion que notre état spirituel
importe peu : que nous soyons vigilants ou que nous dormions, nous
jouirons, disent-ils, de la méme part de félicité éternelle avec Christ.
Cela n’a-t-il pas une résonance d’indifférence morale ?

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

... En réalité ce verset est la conclusion de la réponse que |'apotre

donne aux Thessaloniciens troublés au sujet de leurs morts. Et le Saint

Esprit semble avoir utilisé exprés les mémes mots dans ces versets, dans

une portée morale aux versets 6 et 7, et métaphoriqguement ici, avec la

conviction que I'Esprit de Christ dans les saints ne pouvait pas con-

fondre ses buts différents d’un cas a I’autre. Christ est mort pour nous,

afin que, soit que nous soyons en vie, soit que nous soyons morts, hous

vivions ensemble avec Lui. C’'est vivre avec Lui la ou il est et tel gu’il

est, glorifié en haut. Et de méme que 'apbtre exhortait les saints au

chapitre 4:18 a se consoler ou a s’encourager l'un 'autre par ces pa-

roles, il le répeéte ici au verset 11, avec I'exhortation supplémentaire de

s’édifier I'un I’autre ; car la connaissance du jugement solennel qui est

prét a tomber sur le monde au jour du Seigneur devrait contribuer a

consoler les croyants et les amener a se réjouir dans leur propre espé-

rance a sa venue.

Versets 12, 13. L'ap6tre aborde ensuite un besoin rarement et

peut-étre jamais hors de saison parmi les fideles, méme la ol le courant
de la foi et de I'amour est encore frais et puissant : la juste estime due

a ceux qui travaillent et qui sont a la téte parmi leurs fréres.

On pense communément que les personnes que Paul mentionnait
comme travaillant, avertissant ou étant a la téte, étaient des évéques
ou anciens. Mais c’est perdre I’'enseignement spécial de I'exhortation et
sa valeur; c’est aussi méconnaitre les instructions données par les

apdtres dans les Ecritures : comment des surveillants auraient-ils été

établis dans I'assemblée a Thessalonique, au cours d’'un séjour aussi
bref que le fut la premiere visite de I'ap6tre, parmi des convertis tous
encore nécessairement novices dans les choses de Dieu, quelque bril-
lants, fervents et prometteurs qu’ils fussent ? Pour le lecteur attentif
d’Actes 13 et 14, il n’est pas besoin d’argument pour prouver que ce

n’était gu’au cours d’une seconde visite, sauf si la premiére se prolon-



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt11-Philippiens.htm#nt11_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_13

geait pour une longue durée, gue les ap6tres nommaient ou choisis-

saient pour les disciples des anciens dans chaque assemblée. La sagesse,

sinon la nécessité d’une telle maniere d’agir, sera évidente pour tout
esprit sobre, capable de réfléchir, méme si nous n’avions pas l'interdic-
tion positive faite a Timothée de choisir des personnes nouvellement
converties pour cette fonction (1 Tim. 3:6). Car certes, quoi que les
papes puissent faire, il serait difficile de supposer que I'ap6tre, lorsqu’il
choisissait lui-méme des surveillants (évéques), négligeat le principe

qu’il place avec tant de gravité devant Timothée, son vrai fils dans la foi.

Sans doute, les anciens ou les surveillants (évéques) devaient étre

honorés, spécialement ceux qui travaillaient dans la parole et dans I'en-

seignement (1 Tim. 5:17). Mais la sérieuse legcon donnée dans les versets

gue nous considérons est que, avant méme qu’une telle relation offi-
cielle ne soit instituée, ceux qui travaillaient parmi les saints, qui étaient

a la téte parmi eux dans le Seigneur, et qui les avertissaient, étaient con-

sidérés par I'ap6tre comme en droit non seulement de voir leur travail

reconnu, mais d’étre estimés trés haut en amour a cause de leur

oeuvre. lIs étaient tres probablement des personnes qualifiées, comme

celles qu’un apotre ou un délégué apostolique comme Tite auraient dé-
signées en tant qu’anciens. Mais en attendant, et indépendamment de
cela, un principe de toute importance était établi, aussi utile pour les

saints eux-mémes que pour ceux qui n’avaient encore aucun titre exté-
rieur : il suffisait d’un don spirituel exercé dans la foi et dans I’amour,

avec le désir venant du coeur de glorifier le Seigneur dans I'état bon,

heureux et saint de leurs fréres.

Une situation telle que celle qui existait chez les Thessaloniciens
n’est du reste, nullement exceptionnelle. Dans d’autres endroits nous
pouvons voir quelque chose d’analogue. Ainsi, parmi les saints a Rome
ou, pour autant que I'Ecriture I'enseigne, aucun apdtre n’avait encore

séjourné, nous trouvons des dons qu’ils sont encouragés dans |'épitre a

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

exercer : enseignement, exhortation, étre a la téte ou conduire, etc. Au-
cune désignation apostolique n’avait encore eu lieu ; et par conséquent,
il n’est pas parlé de charges officielles, telles que des surveillants ou des
serviteurs. Mais c’est une erreur d’en déduire qu’il n’y avait ou ne pou-

vait y avoir personne d’autre pour «étre a la téte», car Rom. 12 [v.4-8

spéc. V.8] exhorte explicitement de telles personnes a exercer leur don,
méme si elles n’avaient point été désignées officiellement.

De méme, dans les épitres a I'assemblée a Corinthe, nous ne trou-
vons pas trace d’anciens, mais plutot la preuve qu’il n’en existait pas

encore, la. Car s’il y en avait eu, n’aurait-il pas été étrange qu’il ne soit
pas question d’eux dans I'absence d’une discipline selon Dieu comme
nous le voyons en 1 Cor. 5 ; 6, et en présence d’un désordre tel que du
déshonneur était jeté sur la Céne du Seigneur (1 Cor. 11), pour ne pas
parler de la confusion dans I'assemblée (1 Cor. 14) et de la fausse doc-
trine qui naissait parmi eux (1 Cor. 15) ? S’il n’y avait pas d’anciens, on
pouvait comprendre que ces maux soient placés directement devant
I’assemblée, sans allusion a aucun individu nommé pour conduire. Leur

absence s’explique aisément: |'assemblée a Corinthe était encore

jeune, quoique pleine de vigueur. Il était habituel de désigner, lors d’'une
visite ultérieure, ceux des freres en qui le Seigneur donnait aux apotres
de discerner les qualités requises pour la charge de surveillant. Néan-
moins, en attendant, ils n’étaient pas dépourvus d’hommes qui se

vouaient eux-mémes au service des saints, comme la maison de Stépha-

nas (1 Cor. 16:15, 16) ; et ’apotre enjoint de se soumettre a chacun de

ceux-ci et a quiconque coopére a I'oeuvre et travaille.

A Ephése, il y avait, comme nous le savons par Actes 20, des anciens
ou surveillants ; mais cela n"empéchait pas la libre action de ceux qui
étaient des dons de la part du Seigneur, pasteurs ou autres (Eph. 4), qui
n’avaient peut-étre pas la charge locale d’anciens. La méme remarque
s’applique a I'assemblée a Philippes, ou les surveillants et serviteurs
sont expressément mentionnés ; mais, comme il pouvait y avoir — et


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt15-1Timothee.htm#nt15_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt15-1Timothee.htm#nt15_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt06-Romains.htm#nt06_12
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_05
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_11
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_14
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_15
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_16
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_20
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_04

sans doute il y avait eu — I’exercice de dons dans |'enseignement et la
conduite, avant que de telles personnes soient nommées officiellement,

leur présence n’entravait nullement la liberté de I’Esprit dans I’Assem-
blée. Comparer aussi Col. 2:19 avec 4:17 ; Héb. 13:7, 17, 24. 1 Pierre
4:11 illustre et confirme le méme principe : une réegle d’or pour nous

maintenant qui ne pouvons avoir de visites d’apotres, ni la désignation
de fréres a des charges locales comme ils étaient en droit d’y procéder.
Mais nous pouvons et devons reconnaitre avec d’autant plus d’empres-
sement tout ce que le Seigneur donne pour I’ordre et pour I'édification

de I"'assemblée, comme nous entendons d’ailleurs les apotres exhorter

les saints a le faire dans tant d’endroits ou il n’y avait pas d’anciens et

méme la ou il y en avait.

S’il n’y avait pas encore eu de nomination officielle de freres prin-
cipaux a Thessalonique, on pourrait demander comment les saints

étaient a méme de savoir qui il convenait de reconnaitre, d’honorer et

d’aimer comme tels ? La réponse est que I’Esprit de Dieu le manifeste-

rait, méme en I'absence d’un apobtre ayant l'intelligence et I'autorité
pour le faire, d’'une maniére tout a fait suffisante pour guider les saints

dans toutes les questions d’ordre pratique. C'est pourquoi, dit ici

I'apo6tre, «nous vous prions, fréres, de connaitre ceux qui travaillent

parmi vous», etc. Voila la garantie de la Parole ; le Saint Esprit ferait le

reste, a moins que la volonté propre, I’orgueil ou I’envie ne I’en em-

péche. Un tel service de dévouement dans le travail, d’humilité dans la
conduite et de fidélité dans les avertissements, s'imposerait a la cons-
cience et plus facilement encore au coeur, si les saints marchaient avec

Dieu. Cependant il en est si peu ainsi parmi les chrétiens que méme des
commentateurs pieux éprouvent une tres grande difficulté a saisir la si-
gnification du mot connaitre, (eidenai) alors que la force du verbe est ici
simplement son usage courant. Si les saints peuvent «connaitre» un
frere et I'aimer, ils peuvent aussi connaitre ceux dont Dieu se sert pour

leur bénédiction et leur direction, et si eux-mémes sont droits devant

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

Lui, ils les respecteront d’autant plus en les voyant ne pas passer lége-

rement sur le mal, quelque peine qu’ils en éprouvent sur le moment.

«Si donc ton oeil est simple, ton corps tout entier sera plein de lu-
miére». Vous ne pouvez pas aimer ces freres, comme vous y étes exhor-
tés ici, a moins de les connaitre ; de méme qu’il est impossible de mani-

fester de I'amour fraternel, si nous ne pouvons pas dire qui sont nos

fréres.

Etre en paix entre nous est d’'une grande importance pour une

telle connaissance, de méme que cette connaissance conduit a la paix.

C'est pourquoi I'apétre dit : «Soyez en paix entre vous».

[v.14] Mais rien ne vient justifier la pensée dépourvue d’amour et
de sollicitude, que ceux qui travaillent ont a assumer toute la charge des
saints, particulierement ce qui exige du courage moral et de la pa-

tience. Cela est enjoint, non pas (comme Chrysostome le dit a ce sujet)
a ceux gui sont a la téte, mais aussi aux freres en général. «Or nous

vous exhortons, fréres : avertissez les déréglés, consolez ceux qui sont
découragés, venez en aide aux faibles, usez de patience envers tous»

(v. 14). L'amour seul peut agir ainsi, considérant les saints comme ils

sont aux yeux de Dieu, et étant affligé des ravages que Satan voudrait

faire dans ce saint jardin du Seigneur pour la volonté et la gloire de qui
I’amour est jaloux. Telles doivent étre nos voies envers nos fréres.

Ensuite, et presque jusqu’a la fin, nous avons une série d’exhorta-
tions courtes et pressantes, traitant avant tout de notre esprit ou de
notre état personnel; puis de notre marche au milieu de nos sem-
blables.

Versets 15-22. La grace est ce qui caractérise I'évangile; et de
méme qu’elle est le ressort qui agit en Dieu lui-méme, comme cela a été
manifesté en Christ, de méme il voudrait la voir dans ses enfants. Il ne
s’agit pas de la justice humaine, d’étre pour le juste contre l'injuste,



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt12-Colossiens.htm#nt12_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt12-Colossiens.htm#nt12_04
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_13

mais d’un amour désintéressé, rendant le bien pour le mal et suppor-

tant le mal de la part d’autrui. Dieu voudrait ainsi que nous ne soyons

pas surmontés par le mal, mais que nous surmontions le mal par le

bien. Voila le christianisme en pratique, a la fois au-dessus du paga-

nisme et du judaisme. Voila ce qu’il est entre nous et a I'égard de tous ;

et Pierre le dit aussi bien que Paul : «Si, en faisant le bien, vous souffrez,
et que vous I'enduriez, cela est digne de louange devant Dieu» [1 Pi.2
v.20].

Le chrétien ne devrait pas non plus donner une mauvaise impres-
sion de son Dieu et Pere ou de la portion qu’il possede maintenant déja
dans Sa grace, pas plus que de ses espérances. Avec quelle joie les dis-
ciples s’en retournerent méme apres que leur Maitre fut parti pour le
ciel ! Et au temps voulu, le Saint Esprit est venu rendre cette joie indé-

fectible (Jean 4:14). Qu’y a-t-il eu des lors pour en assécher la source ?

«Réjouissez-vous toujours» (v.16).

Mais nous sommes encore dans le corps et dans le monde, comme

eux |'étaient. D’ou les paroles : «Priez sans cesse» (v.17) ; de méme nous

voyons les disciples s’en retourner du Mont des Oliviers avec une

grande joie, et persévérer d’'un commun accord dans la priére, avec Ma-

rie, la mere de Jésus — non pas encore I'abomination de la priere adres-
sée d elle ou aux freres du Seigneur. Mais la priére, cette expression si
appropriée de dépendance croissante de Dieu, devrait toujours étre ac-

compagnée d’actions de graces. De méme qu’en tout ce qui, autrement,

pourrait nous rendre anxieux, NOus avons a exposer hos requétes a

Dieu par des priéres et des supplications (Phil. 4:6), nous avons ici I'ex-

hortation : «En toutes choses rendez graces» (v.18). Et comme un esprit

constant de reconnaissance est I'opposé méme de la tendance natu-

relle a se plaindre de nombreuses peines et déceptions, |’apotre ren-
force cette exhortation en y ajoutant pour motif : «Car telle est la vo-

lonté de Dieu dans le Christ Jésus a votre égard» (v.18). Sinon cela aurait

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

bientot été considéré, vu le déclin du christianisme, comme de la lége-
reté et de la présomption. Combien justement I'ap6tre dit dans sa se-
conde épitre : «La foi n’est pas de tous» (2 Thess.3 v.3).

Nous avons ensuite une exhortation sobre et compléte se rappor-
tant davantage a notre comportement extérieur. Ce n’est pas ici I'in-

jonction personnelle d’Eph. 4 : «n’attristez pas le Saint Esprit» (Eph. 4

v.30), mais : «n’éteignez pas I'Esprit» (v.19), suivi par «<ne méprisez pas

les prophéties» (v.20), qui aide a en fixer le vrai sens. Toutes les deux
supposent la libre action du Saint Esprit dans I’'assemblée, ou Il ne doit

pas étre entravé dans son opération générale, méme s’ll se sert du plus

petit membre de Christ, ni non plus méprisé dans la forme la plus élevée

de Son action envers les ames, la «prophétie». D’autre part, les saints
ne doivent pas se laisser abuser par des prétentions élevées ou exclu-

sives dont des hommes vraiment spirituels n’ont jamais besoin et qui
leur feraient horreur. lls avaient a éprouver toutes choses, retenir ce qui
est bon, s’abstenir de toute forme de mal.

v.23--24] Cette exhortation bréve mais compléete est suivie d’une
priere merveilleusement appropriée : «Or le Dieu de paix lui-méme

vous sanctifie entierement ; et que votre esprit, et votre ame, et votre
corps tout entiers, soient conservés sans reproche en la venue de
notre Seigneur Jésus Christ. Celui qui vous appelle est fidele, qui aussi

le fera» (v. 23, 24). ’ap6tre recommande ainsi ses bien-aimés enfants

dans la foi au Dieu de paix lui-méme, apres avoir insisté avec tant de

compréhension sur leur propre responsabilité ; et cela tant en général
que dans le détail. Voila pourquoi il distingue I'esprit, I'ame et le corps,
I’lhomme tout entier, intérieur et extérieur, et méme I’homme intérieur

divisé en esprit et dme, afin qu’ils regardent a Dieu pour étre sanctifiés

entierement et pour étre tout entiers conservés sans reproche en la

venue de Christ.

Il peut étre utile d’ajouter que «I’ame» est le siege de la personna-

lité, «I’esprit» étant plutot I'expression de la capacité. Ainsi ’ame, avec



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt21-1Pierre.htm#nt21_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt04-Jean.htm#nt04_04
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt11-Philippiens.htm#nt11_04
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_04
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_04

ses affections, est le «moi» responsable ; tandis que I'esprit est cette

faculté supérieure qui rend ’homme capable de connaitre Dieu, mais

aussi de connaitre I'indicible malheur s’il le rejette. Le Dieu de paix lui-

méme veut nous avoir et nous sanctifier entierement. Nous devrions

prier a cet égard, comme le fait I'apdtre pour les saints a Thessalonique

afin qu’ils soient conservés tout entiers sans reproche, et en toutes
choses, en la venue de notre Seigneur. Pour notre encouragement, il
ajoute : «Celui qui vous appelle est fidele» (v.24), qui aussi accomplira

son propos. La paix avec Dieu, la paix de Dieu, le Dieu de paix, tel est

I'ordre dans lequel I'ame entre dans la bénédiction par notre Seigneur
Jésus, et I'expérience qu’elle en fait ; comme aussi le Saint Esprit est la

Personne qui effectue ce propos merveilleux de notre Pére, que ce soit

maintenant en partie, ou d’'une maniere absolue et parfaite a la venue
de Christ, espérance qui n’est jamais séparée, dans I’Ecriture, de

quelque partie que ce soit de la vie chrétienne.

[v.25-28] Mais il y a un autre trait de cette vie auquel I'apotre invite
les saints. «Fréres, priez pour nous» (v. 25). Quelle grace ! Nous com-

prenons facilement qu’un Abraham prie pour un Abimélec, et peut-étre
aussi qu’un Abraham plus coupable intercéde pour un prince du monde
coupable d’un péché dont il n’était pas pleinement conscient. Mais
guelle chose bénie que les saints aient le privilege de prier pour le plus

honoré des serviteurs du Seigneur, et que celui-ci recherche et apprécie

leurs prieres ! Puis vient une chaleureuse expression de salutation,
pleine d’affection adressée aux fréres, a tous les fréres. «Saluez tous

les fréres par un saint baiser» (v. 26).

Mais une autre parole de grande importance est introduite avec
une solennité particuliére : «Je vous adjure par le Seigneur que la lettre

soit lue a tous les saints (*) fréres». Nous pouvons concevoir combien

1 Thessaloniciens — Commentaires de W. Kelly

c’était a propos et nécessaire au moment ou I'apbtre envoyait sa pre-
miére épitre. C'était une communication sous forme de lettre, si carac-
téristique du christianisme dans son intimité pleine d’affection et dans
sa simplicité. Il y a, dans la nature du christianisme, des profondeurs de
grace et de vérité, quelle que soit la forme dans laquelle il peut étre
présenté, oralement ou par écrit. Mais du fait que c’était une lettre et

la premiere de celles que I'ap6tre a envoyées, il veut que les choses gu’il

écrit soient reconnues comme les commandements du Seignheur, et

lues a tous comme les concernant tous dans le Seigneur. Car bien gu’il

ne mette pas en avant son titre d’apdtre, ne pouvant que se réjouir
guand cela était inutile, il écrit dans la pleine conscience de sa position

(1 Thess. 2:6) et il sous-entend ici toute son autorité. Mais avec tout

cela, il se mettait en contact immédiat avec le moindre des membres

du corps de Christ, vu qu’il souhaite finalement que la grace de notre

Seigneur Jésus Christ soit avec eux (v. 28). Ce n’était pas qu'’il suspectat
I'intégrité de ceux qui étaient au-dessus d’eux dans le Seigneur, mais il
voulait placer devant tous les saints la solennité d’'une communication

nouvellement inspirée. Et en fait, plus nous pensons a l'intérét plein de

grace de Dieu qui nous ouvre ainsi le coeur de I'apotre, conduit et rempli
par la vérité appropriée a ses enfants, plus nous estimerons la valeur de
telles paroles, paroles infaillibles de I'amour divin.

(*) Pour certains, «saints» est une adjonction. Quant a moi, je suis en-
clin a penser que ce terme est aussi approprié ici qu’en Héb. 3:1 et
je comprends aisément que son absence, en général, de devant
«fréres» ait pu inciter les scribes des premiers jours et de plus tard
a omettre le mot. C’était la_premiere épitre adressée a des saints
d’entre les Gentils ; de méme, I'épitre aux Hébreux met une em-
phase spéciale sur le fait que ceux de cette nation qui confessaient
Christ, étaient maintenant des «fréres saints» et non simplement la
semence d’Abraham selon la chair.



https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt13-1Thessaloniciens.htm#nt13_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt19-Hebreux.htm#nt19_03

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

Commentaires de F.B. Hole

Introduction

On admet généralement que cette épitre est la premiére de toutes

les épitres inspirées écrites par Paul. Si I’'on en désire une confirmation,

il faut lire le chapitre 3 de cette épitre et le comparer a Actes 17. L’épitre
a été écrite juste apres le retour de Timothée de sa visite a Thessalo-
nique, Paul étant a Athenes. Quand donc I'apOtre écrivit cette épitre,
son travail a Corinthe avait a peine commencé, et il n’avait pas encore
visité Ephése. En tout cas, il vaut la peine de lire le début d’Actes 17, car
les détails historiques qu’on y trouve donnent beaucoup de relief aux
divers détails de I'épitre.

Le fait que les Thessaloniciens étaient des croyants de fraiche date

(méme pas quelques mois), confere un intérét tout spécial a cette
épitre. Il est trés encourageant de voir tout ce qui peut étre vraiment
réalisé, méme chez de tout jeunes croyants en Christ, et combien ils
peuvent étre caractérisés par beaucoup de grace et de dévouement
guand leur simplicité reste intacte.

L’ceuvre de I'apoOtre a Thessalonique avait été tres bréve, a cause
d’une émeute qui les avait arrétés déja au bout de trois semaines envi-
ron. Le travail réalisé pendant ce temps-la était pourtant déja solide,
comme le ch. 1 en rend témoignage. Nous pouvons étre sirs qu’une
opposition intense de Satan est toujours le signe qu’un vrai travail de

Dieu est en cours. Les émeutiers désignaient Paul et ses amis comme

« ces gens qui ont bouleversé la terre habitée », ce qui n’était pas bien
loin de la vérité. En réalité le monde lui-méme était entierement boule-
versé (sens dessus dessous), et le travail de Paul et des autres serviteurs
consistait justement a remettre les hommes d’aplomb devant Dieu. Le
monde lui-méme fut laissé sens dessus dessous, mais beaucoup de
Thessaloniciens furent convertis du monde, et mis en bonne relation

avec Dieu. Ces convertis devinrent |'église, ou assemblée, des Thessalo-
niciens.

Chapitre 1

lls n"avaient pas été formellement constitués en tant qu’« assem-
blée ». Méme s’il y avait eu I’habitude d’avoir quelque cérémonie pour
concrétiser la formation d’une assemblée, |la fin soudaine et violente du
travail de Paul parmi eux I'aurait empéché. Non, ils devinrent I’assem-
blée de Dieu, c’est-a-dire « ceux qui sont appelés en dehors », par I'opé-
ration méme de Dieu les appelant hors du monde par I’évangile. Méme
s’ils n’étaient que de tout jeunes convertis, |'apotre peut les reconnaitre
en tant qu’assemblée de Dieu, réunie dans la connaissance heureuse de
Dieu comme Pére, et dans la soumission a Jésus comme leur Seigneur.
Connaitre le Pére est la caractéristique des petits enfants en Christ se-

lon 1 Jean 2:13. Reconnaitre Jésus comme Seigneur est le chemin du

salut selon Romains 10:9-10.

Paul repensait avec beaucoup de reconnaissance a son court séjour
parmi eux, et maintenant qu’il était loin d’eux, il se souvenait continuel-
lement d’eux en priére. Du verset 3 jusqu’a la fin du chapitre, il raconte
ce qu’il avait vu chez eux du travail de la puissance de Dieu ; ceci nous

donne une image frappante des effets merveilleux produits dans le ca-
ractere et dans la vie des gens chez qui il y a une saine conversion.

Il faut noter que la premiére place est donnée au caractere produit
EN eux ; il se résumait en trois mots : la foi, 'amour et I’espérance. Mais

on ne peut discerner le caractéere que par la maniere dont il s’exprime

dans les actions et les maniéres d’agir, c’est pourquoi I'apoétre fait réfé-

rence a leur ceuvre, a leur travail et a leur patience (ou endurance). Leur
« ceuvre de foi » était évidente a tous, en harmonie avec ce que Jacques
écrit dans son épitre : « par mes ceuvres, je te montrerai ma foi » (Jacq.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_17
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt23-1Jean.htm#nt23_02
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt06-Romains.htm#nt06_10

2:18). Remarquez qu’a la fois ici et en Jacques 2, les ceuvres dont il est
parlé sont des ceuvres de foi, tandis qu’en Romains 4, un chapitre que
beaucoup supposent a tort étre en conflit avec Jacques, les ceuvres sont
« des ceuvres de loi » — ce qui est tout a fait différent.

Si la foi se fait voir par les ceuvres, 'amour s’exprime par le travail.
C’est une caractéristique de I'amour de travailler sans s’épargner pour
le bien de son objet. L'espérance, quant a elle, s’exprime par I'endu-
rance patiente. Ce n’est que quand les hommes perdent espoir qu’ils
renoncent facilement : ils supportent aussi longtemps que I'espoir brille
comme une étoile devant leurs yeux.

Ces choses étaient claires et nettes chez les croyants de Thessalo-
nique, et amenaient Paul a conclure avec confiance qu'’ils faisaient par-
tie des élus de Dieu. Quand il s’était levé dans la synagogue de Thessa-
lonique au cours de ces trois sabbats, il n’aurait pas pu inscrire, avant
de précher, une marque sur ceux qui croiraient, comme s’il avait eu per-
sonnellement acces au livre de vie de I’Agneau pour savoir a I'avance les
noms de ceux qui étaient choisis de Dieu. La connaissance que Paul avait
de leur élection provenait de l'inverse : Sachant la maniere puissante
par laquelle I’évangile les avait atteints, et les résultats produits en eux
par I'Esprit de Dieu, il concluait sans aucun doute qu’ils avaient été choi-
sis par Dieu.

Notez sur ce sujet ce que dit 'ap6tre au début de 1 Corinthiens.
Dans le cas des Corinthiens, il ne pouvait que remercier Dieu de ce que
la grace les avait visités par Christ, et qu’ils étaient doués de nombreux
dons de grace. La possession d’'un don ne signifie pas nécessairement
gue son possesseur est un vrai croyant, comme en témoigne le cas de
Judas Iscariote. De la les avertissements pénétrants qu’il prononce a la
fin du ch. 9 et au début du ch. 10. Il leur parle de la condition de « ré-
prouvé » a cause du doute qu’il avait a I’égard de certains d’entre eux,
malgré leurs dons. Les Thessaloniciens formaient un heureux contraste
a tout cela.

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

Il'y a « des choses qui tiennent au salut » [ou : « qui accompagnent
le salut »] (Héb. 6:9) et le travail d’amour mentionné juste apres (*) en
Héb. 6:10 en fait partie. Dans notre passage (1 Thes. 1:4) trois choses
sont mentionnées, et le travail d’amour est I'une d’elles. Il se peut qu’il
n’y ait aucune manifestation de dons, mais si I’'on constate la présence
de ces choses du v. 4, on peut étre sr que les personnes concernées
possedent le salut, et sont des élus de Dieu.

(*) Note Bibliquest : En Héb. 6:10 la traduction JND parle de « votre
oceuvre et 'amour que vous avez montré pour son nom, ayant servi
les saints et les servant encore », mais la traduction KJV (version
autorisée anglaise), avec le Texte Regu, utilise formellement I'ex-
pression « le travail de 'amour » a la place de ce terme « 'amour ».
Malgré cette différence formelle, le sens profond de ce que dit ici
I"auteur subsiste quand on suit la traduction JND.

Si le verset 3 indique le fruit produit chez ces croyants, et le verset
4 la confiance de I'apOtre en contemplant ce fruit, le verset 5 indique la
maniére dont ce fruit avait été produit. Premierement, I'évangile était
venu a eux en parole : Paul I'avait préché avec hardiesse. Deuxiéme-
ment, sa prédication était appuyée par sa vie de dévouement et de sain-
teté. Troisiemement, et en grande partie comme conséquence de ce qui
précéde, I'évangile était venu en puissance et dans I'Esprit Saint. Le
Saint Esprit avait agi puissamment par la Parole. C'est au ch. 2, qu’on
trouve les détails sur quel genre d’homme I'ap6tre avait été parmi eux
(fin de 1:5).

L’évangile était aussi venu a eux « dans une grande plénitude d’as-
surance ». C'est un élément trés important, d’autant plus que, d’apres
Actes 17, on voit que la maniére particuliere de Paul de précher dans
leur ville avait consisté a expliquer d’apreés les Ecritures ; il avait exposé
gu’une fois le vrai Christ de Dieu apparu, Il devait mourir et ressusciter,
et que ces prédictions avaient été si parfaitement accomplies en Jésus,
gu’on ne pouvait que conclure : Jésus est le Christ | Autrement dit, au
milieu de ces gens, il avait tout spécialement basé sa proclamation de



I’évangile et son appel sur LA PAROLE DE DIEU ; d’ou la PLENITUDE D’AS-
SURANCE chez les convertis.

Prenons-en bien note. Si un apotre, capable lui-méme de pronon-
cer des paroles inspirées, faisait appel a I'Ecriture avec des résultats
aussi solides et durables, nous qui n’avons que I'Ecriture sur laquelle
nous appuyer, nous ferons bien d’en faire la base de tout ce que nous
préchons. « Précher la Parole » est notre grand mot d’ordre. Il n’y a pas
d’assurance en dehors de cela. Un prédicateur peut nous persuader que
les choses sont comme il I'affirme, en se servant de la force de sa con-
viction personnelle. Les convertis peuvent nous dire qu’ils ont toute as-
surance a cause des sentiments heureux dont ils font I'expérience. Mais
il n’y a guere d’assurance réelle, ni chez I'un ni chez les autres. Nous ne
pouvons réellement étre assuré de quoi que ce soit, que quand cette
assurance vient de la Parole de Dieu.

Dans les versets 6 a 8, nous trouvons ce que |'évangile fait de ceux
qui le regoivent. Nous avons vu d’abord le triple caractere qu’il produit
en eux ; et maintenant nous voyons le triple caractere qu’il imprime SUR
eux. lls étaient devenus « imitateurs... du Seigneur » (v. 6), « des mo-
deles pour tous ceux qui croient » (v. 7), et, comme des hérauts ou des
gens sonnant la trompette, ils avaient fait retentir la Parole de Dieu (v.
8).

Paul lui-méme était un exemple (voir 1 Tim. 1:16), et il avait donc
bien le droit de demander aux croyants de I'imiter. Mais s’il le pouvait,
ce n’était que parce que lui-méme imitait Christ ; I'imiter revenait donc
a imiter le Seigneur. A cet égard, il est rapporté ceci des Thessaloni-
ciens : bien qu’ils imitaient (ou : suivaient) maintenant avec une joie
produite par le Saint Esprit, ils avaient d’abord connu la puissance de la
Parole qui transperce la conscience, et produit la repentance envers
Dieu et I’affliction (*) de coeur qui I'accompagne. Il en est toujours ainsi.
Plus le travail de la conversion est profond, plus la joie est brillante et

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

plus la qualité de disciple du converti est sincere. Que tous ceux qui pré-
chent la Parole visent un profond travail de coeur et de conscience plu-
tot que des résultats voyants et superficiels ; ils ne manqueront pas
alors leur récompense au jour de Christ.
(*) note Bibliquest : ce commentaire de I'auteur se base sur le texte de
la traduction KJV (version autorisée anglaise) qui utilise le terme
« afflictions » |la ou la version JND traduit « tribulations »

Suivre (ou : imiter) le Seigneur vient en premier ; c’était leur qualité
de disciples qui faisaient d’eux des exemples pour les autres croyants
des provinces alentour. Paul pouvait parler d’eux en disant : « Voici le
genre de choses que la grace de Dieu produit quand elle est recue
comme le fruit d’un profond travail de repentance envers Dieu ». Ceci
est indiqué par les mots : « de sorte que » au début du verset 7. Le petit
mot « car » au début du verset 8 nous montre que ce qui suit est aussi
lié au méme sujet. Leur ferveur évangélique faisait aussi d’eux un
exemple pour les autres. lIs n’avaient pas seulement recu la Parole pour
leur propre bénédiction, mais ils 'annoncgaient aux autres, tant et si bien
qgue leur foi en Dieu était devenue notoire, non seulement dans les ré-
gions proches, mais aussi au loin. Tout le travail de Dieu était publié si
efficacement au moyen des effets merveilleux qu’il avait chez ces per-
sonnes, que I'apdtre n’avait pas besoin d’en rien dire.

Rien ne donne autant de publicité efficace a I’évangile que les vies
transformées chez ceux qui I'ont recu. Ce fait a souvent été remarqué
par des observateurs attentifs, mais ici c’est I’Ecriture elle-méme qui le
reconnait. Inversement rien n’enleve autant toute valeur a la proclama-
tion de I'évangile que I'écroulement et le péché de ceux qui professent
I"avoir cru. A la lumiére de cela, et des tristes conditions qui prévalent
dans les nations christianisées, faut-il s"étonner de ce que les évangé-
listes de ces pays soient confrontés aux conditions dures et difficiles
d’aujourd’hui ? Que Dieu nous aide tous a avoir des vies qui parlent en
faveur de I'évangile, et non pas contre lui.



Dans les derniers versets, nous trouvons une troisieme chose. Il ne
s’agit plus du caractére produit en eux, ni des caractéristiques impri-
mées sur eux, mais de ce qui était fait par eux. Leur conversion était en

vue du service de Dieu et de I'attente patiente de Christ.

« Vous vous étes tournés des idoles vers Dieu ». C'est la une défi-
nition scripturaire de la conversion, qui n’est pas seulement un tour-
nant, mais un tournant vers Dieu, et donc un tournant ou I'on se dé-
tourne des idoles. Les idoles ne sont pas seulement les images répu-
gnantes vénérées et craintes par les paiens, mais c’est aussi tout ce qui,
élégant ou répugnant, usurpe dans le coeur de I’lhomme |a place de su-

prématie et de domination qui n’appartient de droit qu’a Dieu seul.

Les idoles sont devant les yeux de tout pécheur perdu, elles charment
son ceeur, et Dieu reste derriére son dos. Quand la conversion a lieu,
voila que Dieu passe devant ses yeux, et les idoles derriere son dos !

Une fois convertis a Dieu, nos vies doivent maintenant étre passées
a Son service. Avez-vous jamais réfléchi a la faveur extraordinaire, et a
I’'hommage rendu a la puissance de I'évangile, qu’il nous soit permis de
Le servir ? Un serviteur fidele travaillant dans une zone de taudis re-
marque, un dimanche soir, des signes trés précis de repentance chez
I"'une des pires occupantes d’une cuisine de voleurs. Il s’en réjouit beau-
coup, tout en tremblant. Mais qu’éprouve-t-il tét le lundi matin quand
la misérable arrive a sa porte et confesse en larmes sa reconnaissance
pour la bénédiction recue, et annonce son désir d’exprimer sa gratitude
en entrant a son service — pour préparer les repas et faire le ménage ?
L’'empreinte marquée sur elle est celle de la maladie, de la saleté, de la
dégradation et de la boisson jusqu’a hier. Que dirait le serviteur ? Que
diriez-vous ?

Nous n’avons pas noirci le tableau. Ce que nous étions moralement
et spirituellement correspond tout a fait au cas supposé. Et pourtant
nous avons été amenés dans le service du Dieu trois fois saint, en tant
gue rachetés et nés de nouveau. Mais alors, combien doit étre puissant

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

le renouveau moral opéré par I'évangile ! Et méme alors, nous souve-
nant que nous avons encore la chair en nous, et que nous sommes donc
fort susceptibles de pécher, quelle grande faveur que d’étre pris au ser-
vice saint et élevé de Dieu. Il nous est effectivement permis de servir
Ses intéréts, Ses propos et Ses plans congus dés avant la création du
monde. Si nous saisissions cela, nous n’aurions aucun désir de nous dé-
rober a Son service. Nous courrions avec zéle et joie pour I’'accomplir.

Tandis que nous servons, nous attendons. Nous sommes sauvés
dans I'espérance de la plénitude de bénédiction encore a venir. Nous ne
sommes pas laissés pour attendre la mort, qui est notre départ pour
étre avec Christ, mais pour attendre Sa venue pour nous. Nous atten-
dons le Fils de Dieu venant des cieux. L’ap6tre ne va pas plus loin pour
le moment : quand nous en serons au ch. 4, il nous sera dit ce qu’im-
plique cette phrase.

Mais n’anticipons pas. Notons seulement pour le moment que c’est
le Fils de Dieu dont nous attendons la venue des cieux ; c’est la qu’ll est
assis, et Son nom est Jésus, que nous connaissons comme Celui qui nous
délivre de la colere qui vient. Le verbe n’est pas au passé (« qui nous a
délivrés »), mais au présent, « Jésus, qui nous délivre » ou « Jésus, notre
Libérateur ». L'important est que Jésus qui vient des cieux, nous déli-
vrera de la colere qui vient.

De maniere répétée, a la fois dans I’Ancien et le Nouveau Testa-
ment, le mot « colére » est utilisé pour désigner les jugements sévéeres
de Dieu qui vont s’abattre sur la terre. Il est vrai que dans plusieurs pas-
sages du Nouveau Testament, le sens du mot « colere » est élargi pour
englober le jugement pénal de Dieu qui s’étend jusque dans toute I'éter-
nité. Il n’en reste pas moins que "'usage principal du mot est celui que
nous avons indiqué, comme on le voit en lisant attentivement le livre de
I’Apocalypse. Les hommes et les nations amassent sur eux-mémes la co-
lere pour le jour de la colére, et I'ceil ouvert voit déja ce jour de la colére
approcher en silence.



Quelle joie pour le croyant de savoir que, malgré la colere qui vient,
Jésus aussi vient, et Il vient comme Celui qui délivre ! Avant que la colére
fonde comme I'aigle sur sa proie, Jésus viendra et nous serons délivrés
de ce lieu méme sur lequel la colere va s’abattre. Pour les détails de ce
merveilleux évenement, nous devons attendre. En attendant, réjouis-
sons-nous de ce que cet évenement est une certitude glorieuse qui ap-
proche rapidement.

Chapitre 2

Au chapitre 1 (v. 5), I'ap6tre avait fait allusion a ce que lui et ses
compagnons d’ceuvre avaient été parmi les Thessaloniciens a leur arri-
vée parmi eux avec I'évangile, et il avait laissé entendre que la puissance
qui avait accompagné le message était largement liée au caractere irré-
prochable des messagers. Il revient sur ce sujet au début du chapitre 2.

Paul et ses amis avaient trouvé a Thessalonique une porte ouverte
par le Seigneur, grace a quoi ils avaient réussi une pénétration extréme-
ment efficace parmi eux. C'était d’autant plus frappant qu’ils venaient
juste de souffrir et d’étre traités honteusement a Philippes, selon le ré-
cit d’Actes 16. Cependant, loin d’en étre intimidés, ils avaient une telle
confiance en Dieu qu’ils avaient recommencé a annoncer hardiment la
Parole. La puissance de celle-ci était telle que méme certains des Juifs
crurent, « et une grande multitude de Grecs qui servaient Dieu, et des
femmes de premier rang en assez grand nombre » (Actes 17:4). Ainsi
Dieu accordait a Ses serviteurs fidéles un temps de grand encourage-
ment aprés de dures souffrances et avant d’étre replongés dans
d’autres troubles a Thessaloniqgue méme. Souvenons-nous bien s(ir que
la violence a Philippes ne signifiait pas que ce qui y avait été accompli
était peu de chose. Au contraire, les convertis de Paul a Philippes étaient
parmi les plus brillants trophées de la grace.

L’apotre rappelle au verset 2 qu’il avait préché I'évangile « avec
beaucoup de combats ». Par cela nous ne devons pas comprendre des

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

échanges passionnés d’arguments. L'expression est littéralement
« avec beaucoup d’angoisse » ou de « lutte ». Paul préchait dans I'an-
goisse d’une lutte spirituelle pour que la vérité ait son efficacité chez ses
auditeurs ! Son évangile n’était pas du genre simplement « a prendre
ou a laisser » | L’ap6tre n’était pas un simple théologien ou philosophe
chrétien satisfait de la vérité correctement présentée dans ses préches ;
il n’était pas non plus le mystique réveur drapé en lui-méme et dans ses
propres impressions et expériences. Il était un homme qui avait un mes-
sage, brllant de zele, et angoissé dans son esprit pour le communiquer
efficacement a d’autres.

Quelle puissance étonnante ceci devait étre pour lui! Il pouvait
étre faible quant a sa présence physique, et méprisable dans son élocu-
tion — « simple [brut] quant au langage », comme il dit ailleurs (2 Cor.
11:6) — mais I'angoisse d’esprit intérieure qui I'animait devait faire que
son parler était a I'état brut comme un tourbillon. Des multitudes se
convertissaient par ses paroles, et des multitudes plus grandes encore
se déchainerent en fureur contre lui ! Ou voyons-nous une puissance
pareille de nos jours ? Nous entendons des prédications de I'évangile
gu’on peut qualifier de bonnes, claires, justes, frappantes, intelligentes,
éloquentes, douces. Mais il n'y a guere de résultat quant aux conver-
sions, et elles n"ameutent guére les puissances de ténébres. Pourtant le
besoin est tout aussi grand, et I’énergie du Saint Esprit est la méme. La
différence réside dans le caractere et le calibre des messagers.

Les versets 3 a 6 donnent un apergu de ce que Paul et ses aides
n’étaient pas, et cela nous apprend ce que tout serviteur de Dieu doit
soigneusement éviter. Tout d’abord, il faut rejeter tout élément de
tromperie et de fiction. Il a été dit tres justement que « tu dois étre vrai
toi-méme si tu veux enseigner la vérité ».

Mais en outre, il faut bannir toute pensée de complaire aux
hommes. Tout service qui nous a été confié, si petit soit-il, nous a été
confié par Dieu et non par 'homme. C’est donc vis-a-vis de Dieu que


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_16
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_17
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_11
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt08-2Corinthiens.htm#nt08_11

nous sommes responsables, et Lui n’éprouve pas seulement nos paroles
et nos actes, mais aussi nos coeurs. L'évangile avait été confié a Paul
dans une mesure tout a fait exceptionnelle, mais les deux mots « FUT
CONFIE » devraient étre gravés sur nos coeurs. N’oublions jamais que
nous sommes des administrateurs a qui quelqu’un fait confiance.

Si nous gardons cela a I'esprit, nous éviterons bien s(r l'usage de
paroles flatteuses, et le manteau de cupidité, et la recherche de la gloire

qui vient des hommes, dont les versets 5 et 6 nous parlent. Ces trois

choses sont excessivement courantes dans le monde. Les hommes cher-
chent naturellement leurs propres intéréts, et sont donc gouvernés par
la cupidité, méme s’ils la dissimulent sous un manteau de n’importe
quel genre. La gloire qui vient des hommes est aussi tres chére au cceur
humain. Enfin, gu’ils recherchent |la possession ou la gloire, les hommes
trouvent dans les paroles flatteuses une arme efficace, car elles permet-
tent souvent de gagner la faveur des personnes influentes. Paul refusait
absolument de tels moyens. En tant que serviteur de Dieu, avec Dieu
comme Juge et pour Témoin, ces moyens étaient totalement en dessous
de lui.

Les caractéristiques positives du ministere de Paul sont placées de-
vant nous dans les versets 7 a 12, et il vaut la peine de noter qu’il com-
mence par se comparer a une nourrice, et finit par se comparer a un
pere. On peut avoir de la peine a imaginer comment cet homme extré-
mement énergique pouvait étre doux « comme une nourrice chérit ses
propres enfants », mais il en était bien ainsi. La force physique est en
général brutale, la force spirituelle est douce. Il y avait beaucoup de
gens ayant de la force physique a Thessalonique quand « les Juifs, pleins
de jalousie, ayant pris quelques méchants hommes de la populace...
troublérent la ville » (Actes 17:5), mais cela n’aboutit a rien. La douceur
de Paul, au contraire, laissa des résultats durables. C’était la douceur
engendrée par un amour ardent pour ces jeunes convertis. Il les chéris-

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

sait, et a cause de cela il les maintenait dans une vive affection, et com-
ment le pouvait-il si ce n’est parce que lui-méme avait une vive affection
pour eux. Et celle-ci était si vive, qu’il était méme prét a leur communi-
guer non seulement I’évangile, mais aussi sa propre vie. Il aurait donné
sa vie pour eux.

Cependant il ne fut pas appelé a donner sa vie pour eux. Ce qu'’il fit,
fut de travailler de ses propres mains, de nuit comme de jour, afin de
suffire a ses propres besoins et de ne leur étre a charge en aucune ma-
niére. Il fait de nouveau allusion a cela dans la deuxieme épitre (2 Thes.
3:8), et Actes 20:34 donne méme l'information étonnante qu’il ne se
bornait pas a suffire a ses propres besoins, mais qu’il pourvoyait aussi
aux besoins de ses compagnons. Ailleurs (3:10) il dit qu’il priait nuit et
jour tres instamment, et nous savons combien son travail pour |'évan-
gile était abondant. Dans ces conditions, on a de quoi s’étonner que cet
homme extraordinaire p(t encore trouver du temps pour faire des
tentes, mais quoi qu’il en soit, il le faisait, et il rendait ainsi I’évangile
exempt de charge (1 Cor. 9:18), bien que le Seigneur ait commandé
gu’en régle générale ceux qui préchent I'évangile puissent vivre de
I’évangile. Il est plus qu’évident que le travail manuel est honorable aux
yeux de Dieu.

Les Thessaloniciens étaient témoins de tout cela. Comme il était
lui-méme marqué par la sainteté et la justice pratique, il pouvait leur
commander de suivre ses traces, et de marcher d’'une maniére digne de
Dieu — le Dieu qui les avait appelés a étre sous Son autorité et a entrer
dans Sa gloire.

Ce qui nous a occupés jusqu’ici a été le genre de vie qui caractéri-
sait Paul et ses compagnons d’ceuvre. Avec le verset 13, on revient a ce
qui caractérisait leurs convertis de Thessalonique. Quand ils avaient
recu la parole de Dieu par des canaux humains tels que Paul et ses com-
pagnons, ils I'avaient recue en tant que parole de Dieu. Ce verset in-


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_17
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt14-2Thessaloniciens.htm#nt14_03
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_20
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_09

digue clairement que la parole de Dieu peut étre recue comme une pa-
role d’hommes, mais que méme si on la recoit ainsi, elle n’en reste pas
moins véritablement la Parole de Dieu. Si vous avez un appareil photo
avec un objectif défectueux, vous trouverez que les objets photogra-
phiés sont étrangement déformés sur le papier photo, parfois de ma-
niere grotesque. Il n’y a pourtant rien a reprocher aux objets photogra-
phiés, qui sont tres bien, méme s’ils ont I'air difforme sur le papier. Nous
devons apprendre a distinguer |'objectif du subjectif comme I'ap6tre le
fait ici. La parole de Dieu avait été présentée objectivement aux Thes-
saloniciens, et I'impression subjective produite en eux était selon la vé-
rité. Sils I'avaient regue comme une parole d’hommes, I'effet produit
sur eux n’aurait été que transitoire. Mais la recevant comme la Parole
de Dieu, elle avait opéré en eux puissamment, et elle avait produit en
eux les mémes effets qu’on avait vus au commencement, quand I'évan-
gile avait été préché en Judée. Bien qu’éprouvés par la persécution, ils
tenaient ferme.

Actes 17 nous montre a quelle vitesse avait éclaté I'orage de per-
sécution a Thessalonique. La maison de Jason et Jason lui-méme furent
assaillis, et certains freres furent trainés devant les magistrats de la
ville ; les instigateurs des émeutes étaient des Juifs. L'apotre leur
montre ici que ce qu’ils avaient été appelés a souffrir n’était rien d’autre
gue ce dont les premiers chrétiens convertis de Judée avaient souffert ;
et que les instigateurs juifs des troubles de Judée étaient du méme
genre que ceux des troubles de Thessalonique. Ceci le conduit a résu-
mer I'accusation portée contre eux.

Autrefois, la grande controverse de Dieu avec les Juifs portait sur
leur idolatrie continuelle. Les écrits des prophéetes de I’Ancien Testa-
ment en sont pleins. Le Nouveau Testament y rajoute la charge encore
plus grave d’avoir « mis a mort le Seigneur Jésus ». En outre, ils chas-
saient I'ap6tre par leurs persécutions, et faisaient leur possible pour in-
terdire la diffusion de I’évangile aux nations. Eux-mémes refusaient de

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

franchir la porte du salut, et ils empéchaient autant que possible les
autres de le faire. Combien est frappante la description de ce malheu-
reux peuple: «lls ne plaisent pas a Dieu, et sont opposés a tous les
hommes » !

Il est assez évident que les nations sont généralement opposées
aux Juifs. Les versets 15 et 16 en montrent la raison. De leur coté, les
Juifs sont opposés aux nations, et sur le plan national, ils déplaisent a
Dieu ; il n’y a donc rien de juste chez eux, quoique, bien sir, Dieu sauve
encore au temps actuel « un résidu selon I’élection de la grace » (Rom.
11:5). lls avaient été mis a I'épreuve auparavant. Méme apreés la mort
de Christ, une offre de grace leur avait encore été faite comme résultat
de la venue du Saint Esprit, selon le récit d’Actes 3:17-26. lls donnerent
leur réponse officielle par le martyre d’Etienne, et par la persécution de
Paul, lequel fut suscité juste aprés la mort d’Etienne pour apporter la
lumiere du salut aux nations. lls auraient tué Paul aussi, si Dieu n’était
intervenu dans Sa providence pour les en empécher (Actes 9:23, 29).

Par conséquent, la colere longtemps retenue, était sans aucun doute
déchainée contre sur eux. En tant que nation, ils n’auront payé le der-
nier sou que quand la grande tribulation les aura submergés. En atten-
dant, rien ne peut arréter la colére de Dieu contre eux.

En contraste avec ce terrible contexte, quelle belle I'image nous
présentent les versets 17 a 20. L’ap6tre qui avait dd fuir précipitamment
de nuit de chez eux, désirait ardemment aller les revoir. Comme ils
étaient ses enfants spirituels, engendrés par I’évangile, il les considérait
comme son espérance, sa joie et la couronne dont il se réjouissait. Les
liens qui les liaient a lui étaient trés tendres, et hautement spirituels. En
regardant vers I'avenir, il anticipait le moment ou ils seraient sa gloire
et sajoie alavenue du Seigneur. En regardant en arriere, il reconnaissait
toute I'ceuvre de Satan pour les maintenir, eux et lui, séparés physique-
ment sur la terre.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_09

Ce passage indique clairement qu’il est permis a Satan de harceler
et d’entraver les serviteurs du Seigneur. Mais, si I'on compare ce récit
avec I'histoire relatée dans les Actes, il est tout a fait évident que Dieu
sait bien surmonter les entraves de Satan pour faire tourner les choses
en bien. Satan venait d’empécher Paul de retourner a Thessalonique,
mais Dieu I’avait conduit a Corinthe, ou Il avait un grand peuple !

Remarguez aussi combien il est heureux de voir Paul attendre le
moment ou il serait réuni avec ses chers convertis de Thessalonique
dans le ciel. Ses paroles n’auraient pas eu de sens s’il ne s’était attendu
a les reconnaitre chacun individuellement en ce jour-la. Les saints de
Dieu se reconnaitront les uns les autres quand ils se rencontreront a la
venue de Christ, et en Sa présence.

Chapitre 3

Mais si Paul avait été empéché de venir personnellement — tres
probablement par la violence de la persécution suscitée contre lui par
Satan — il avait envoyé Timothée pour les réconforter et les encoura-
ger. Ici encore, au début du chapitre 3, nous voyons en Paul les carac-
teres d’un vrai pere en Christ. Il était a Athenes, une ville particuliere-
ment dure et difficile, ou il sentait avec plus d’urgence qu’ailleurs, le
besoin du soutien et de I'encouragement de compagnons d’ceuvre ani-
més du méme esprit ; néanmoins il acceptait de se sacrifier et de rester
seul pour que Timothée puisse paitre les ames de ces jeunes croyants,
et les affermir justement au moment ou Satan pensait les abattre au
moyen d’afflictions. L’épreuve de leur foi n’avait pas été une surprise,
car il les avait avertis, méme si son séjour parmi eux avait été tellement
court.

De ceci, apprenons qu’il n’est ni juste ni sage de cacher aux jeunes
convertis que les tribulations de la part du monde sont le lot normal du
chrétien sur la terre. Il y a des joies abondantes dans le christianisme,

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

mais elles ne sont pas en relation avec le monde. Nous aurons de la tri-
bulation dans le monde ; ne déformons donc pas la réalité en pensant
gue nous pourrons ainsi gagner davantage de convertis. Montrons la
vérité en face, et nous éviterons de perdre ainsi aucun vrai converti,
tandis que ceux qui font semblant de I’étre pourront par contre étre
arrétés en grand nombre — pour leur bien, autant que pour le noétre.
Quant a la tribulation, nous devons tous dire a notre tour, « cela est ar-
rivé, comme vous le savez » (fin du v. 4).

En suscitant des persécutions contre les croyants, Satan cherche
toujours a viser la foi. Il voudrait I'affaiblir et, si possible, la détruire.
Remarquez, par conséquent, I'accent que Paul met sur la foi dans ce
passage. Il avait envoyé Timothée pour les encourager « touchant leur
foi » (3:2). Il 'avait envoyé pour « connaitre ce qui en était de leur foi ».
Timothée a son retour avait apporté de « bonnes nouvelles de leur
foi », et lui-méme « avait été consolé a leur sujet par leur foi ». La foi
est I'ceil de I'ame ; elle donne la vision spirituelle. Paul savait qu’aussi
longtemps que les choses invisibles de la foi seraient des réalités pour
eux, la persécution ne ferait que produire un enrichissement spirituel,
et les fortifierait, tout comme une douche froide est nuisible a un inva-
lide, alors qu’elle fortifie un homme plein de santé. La foi est un lien vital
entre 'ame et Dieu, et si elle est affaiblie, tout ce qui concerne le
croyant est affaibli. Satan le sait tres bien.

Quand la foi est maintenue dans le cceur des croyants, ils « tien-
nent ferme dans le Seigneur » ; c’est justement ce qui était une grande
joie pour I'apotre. Cela le réconfortait dans toutes ses afflictions. Ses
sentiments a I'égard des Thessaloniciens, exposés aux épreuves a un
point pareil si tot aprés leur conversion, étaient tellement profonds,
gu’avant d’avoir des nouvelles sur la maniéere dont ils avaient été sou-
tenus a travers ces épreuves, il était comme un homme sur le point de
mourir. Les bonnes nouvelles recues par Timothée I'avaient ramené a la



vie. C’est I'image dont il se sert quand il dit : « Maintenant nous vivons,
si vous tenez fermes dans le Seigneur ».

Bien que la foi restat si brillante chez ces chrétiens, elle avait pour-
tant besoin d’étre rendue parfaite, comme le verset 10 le montre. Il y
manquait quelque chose, en ce qu’ils ne connaissaient pas encore I'en-
semble de la vérité révélée. Ce qu’ils avaient vu par la foi, ils le voyaient
clairement ; mais ils ne voyaient pas encore tout ce qu’il y avait a voir.
L’ap6tre désirait avec ardeur les rencontrer a nouveau pour leur appor-
ter ces parties de la vérité divine qu’ils ne connaissaient pas encore.
Dans cette épitre, il leur révele un peu de ce gqu'’ils ignoraient encore,
comme nous allons le voir au chapitre 4.

Ayant été empéché jusque-la, il désirait qu’ils croissent et abon-
dent en amour les uns envers les autres. Dieu seul est I’Objet de la foi.

Il est aussi I'Objet de 'amour, mais la meilleure expression pratique de
I"'amour pour Lui consiste a aimer ceux qui sont nés de Lui, comme
I’épitre de Jean le rappelle. De plus le chrétien devrait étre une fontaine
débordante d’amour envers tous les hommes. Les Thessaloniciens
I’étaient, et cela explique comment ils étaient devenus si efficaces pour
annoncer |'évangile, comme nous I'avons vu au chapitre 1. Seulement,
il fallait qu’ils abondent et surabondent en amour.

Ainsi ils seraient affermis sans reproche en sainteté en vue de la
venue du Seigneur. La sainteté et I'amour sont évidemment étroite-
ment liés. Comme I"'amour opére dans nos cceurs en direction de Dieu
et des Siens, nous sommes amenés a hair ce gu’ll hait, et nous sommes
préservés sans reproche devant Lui. Le grand but placé devant nous est
la venue du Seigneur Jésus avec tous Ses saints. Remarquez cette pré-
position « avec ». Quand Il viendra en gloire, nous serons avec Lui. Com-
ment nous irons Le rejoindre en haut, afin de revenir des cieux en Sa
compagnie quand Il apparaitra, cela n’est pas encore clairement indiqué
dans I'épitre, mais ce verset a lui seul, devrait avoir suffi pour assurer

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

les Thessaloniciens, et devrait suffire a nous assurer que, quand Il vien-
dra, aucun ne manquera. Il viendra avec TOUS Ses saints.
N.B. : Voir HR & JND pour v.13 : il ne s’agit pas de son apparition en

gloire ! Mais de sa venue de 1 Thess.4 | La présentation au Pére
de tous ses rachetés !

Chapitre 4

A partir du ch. 4, 'ap6tre passe de I'exhortation a I'instruction. Les
chapitres précédents avaient surtout traité des souvenirs du travail de
Dieu opéré chez les Thessaloniciens, et de la conduite et du service de
Paul et de ses compagnons d’ceuvre parmi eux. Maintenant |'apo6tre
traite des besoins présents de ses bien-aimés convertis.

Au premier chapitre il avait pu étre tres élogieux a leur égard, mais
cela ne signifiait pas qu’aucun danger ou difficulté ne les guettait, ni
gu’ils n’avaient pas besoin de progresser dans les choses de Dieu. Au
contraire, ils n’étaient encore que des petits enfants. Ills devaient encore
apprendre beaucoup de choses quant a la vérité, et ils avaient besoin
d’en savoir plus quant a la volonté de Dieu a leur égard. Une expression
importante pour eux et pour nous, est celle qui termine le v. 1: « de
plus en plus ».

En premier lieu ils devaient abonder de plus en plus dans tous ces
détails pratiques de la vie et de la conduite qui plaisent a Dieu. Durant
son court séjour parmi eux, Paul avait réussi a leur transmettre les
grandes lignes de la marche qui plait a Dieu, bien qu’il y e(t, bien sdr,
beaucoup a ajouter quant aux détails. C'est une chose de savoir, et une
toute autre chose de faire, et nous sommes laissés ici-bas pour plaire a
Dieu dans toutes nos activités et nos voies. La volonté de Dieu est notre
sainteté, c’est-a-dire que nous soyons séparés de tout ce qui souille
pour étre entierement pour Dieu, et I'ap6tre leur a donné de la part du
Seigneur, des commandements précis a suivre.



Faisons-nous suffisamment attention aux commandements du Sei-
gneur Jésus et de Ses apotres que nous trouvons en abondance dans le
Nouveau Testament ? Nous avons bien peur que la réponse a cette
guestion soit ‘non’. Il y a en effet des croyants qui refusent obstinément
gu’'un commandement quelconque puisse s’appliquer a des chrétiens.
Plus exactement, ils n’en veulent pas. Ils pensent que les commande-
ments se rattachent si exclusivement a la loi de Moise, que faire peser
le moindre commandement sur le chrétien, c’est le remettre immédia-
tement sous la loi, et ils savent bien nous rappeler que, nous chrétiens,
nous ne sommes pas sous la loi, mais sous la grace.

Mais en cela ils se trompent. Sous la grace, nous avons été intro-
duits dans le royaume de Dieu. L’autorité divine a été établie dans nos
cceurs, si du moins nous sommes vraiment convertis; et bien que
I’'amour soit la force qui gouverne dans ce royaume béni, I'amour a ce-
pendant ses commandements, non moins que la loi. La loi énoncait des
commandements sans fournir ni le motif ni la puissance qui assuraient
I’'obéissance. Seul 'amour peut fournir la force contraignante néces-
saire. Or il ya des commandements d’amour. « C’'est ici 'amour de Dieu,
gue nous gardions Ses commandements, et Ses commandements ne
sont pas pénibles » (1 Jean 5:3). Sous la loi, les hommes recevaient des
commandements, et leur vie et leur position devant Dieu dépendaient
de ce qu’ils les gardaient ou non. Sous la grace, la vie et la position du
croyant sont assurées en Christ, et les commandements qu’il regoit sont
destinés a faconner et diriger cette vie nouvelle d’'une maniere qui
plaise a Dieu.

Graces a Dieu, nous avons dans le Nouveau Testament de nom-
breux commandements clairs du Seigneur couvrant tous les sujets ma-
jeurs de la vie et du service. Il y a cependant de nombreux sujets mi-
neurs sur lesquels le Seigneur n’a pas donné d’instructions particuliéres
(comparer a cet égard les trois versets de 1 Corinthiens 7:6 et 7:25 et
14:37). Ces omissions ne sont pas un oubli, mais elles sont de propos

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

délibéré. Il est évident que le but du Seigneur est de laisser de nom-
breuses choses aux exercices de Ses saints, exercices faits avec priére ;
ils doivent chercher dans les Ecritures pour découvrir ce qui Lui plait, et
juger par des analogies tirées de ce qu’ll a fait autrefois. Ceci a pour but
leur développement spirituel, pour qu’ils aient « les sens exercés a dis-
cerner le bien et le mal » (Héb. 5:14). En ce qui concerne de tels sujets,
chacun de nous doit chercher a déterminer quelle est la volonté de
Dieu, et a en étre pleinement persuadé dans son esprit.

Nous admettons tout ceci pleinement, mais n’allons pas négliger
les commandements clairs du Seigneur quand Il en a donné. Certains
chrétiens sont passablement enclins, nous le craignons, a se tromper
eux-mémes dans ce domaine. lls semblent trés exercés sur tel ou tel
point. lls cherchent de la lumiére. Ils prient tres pieusement. Pourtant,
pendant tout ce temps-13, s’ils ouvraient leur Bible, un commandement
clair du Seigneur sur le point en question leur sauterait aux yeux. D’'une
maniére ou d’une autre, ils se débrouillent de I'ignorer. Dans de telles
conditions, toutes leurs prieres et exercices n’ont guere de valeur, et
sentent plut6t I’hypocrisie.

Nous nous sommes appesantis un peu sur ce point a cause de son
importance.

Revenons a notre passage, et remarquons qu’apres avoir dit que,
d’une maniere générale, la volonté de Dieu pour les Siens est leur sain-
teté, 'apotre précise un péché qui est I'’ennemi mortel de cette sainteté.
Ce péché particulier était excessivement banal parmi les non-Juifs, si ba-
nal, méme, qu’on n’y pensait méme pas, et c’est seulement quand la
lumiére du christianisme I'a éclairé, que la profondeur du mal de ce pé-
ché est apparue. Parmi les nations christianisées d’aujourd’hui, on en a
bien moins horreur qu’il y a 50 ans, ce qui témoigne de toute la distance
dont on s’est détourné méme d’une profession chrétienne extérieure.
Les versets 3 a 7 sont tous en rapport avec ce péché particulier. Que


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt23-1Jean.htm#nt23_05

chacun lise soigneusement ces versets, et prenne a cceur les paroles
acérées de 'apotre.

Le mot « sainteté » apparait trois fois dans ces versets (v. 3, 4, 7),
et il est mis en contraste avec I'« impureté » au verset 7. Nous avons été
appelés a la sainteté, et si nous l'ignorons, il y aura des conséquences
graves de trois types.

En premier lieu, prenons en compte le Seigneur, car Lui s’occupera
de nous dans Son juste gouvernement des saints. S’il a été fait tort a
qguelgu’un, Il se constituera Lui-méme le Vengeur de leur cause. En se-
cond lieu, il faut tenir compte de Dieu. Il peut sembler que le malfaiteur
se borne a mépriser ou a méconnaitre les droits de I’homme, alors que
c’est les droits de Dieu qu’il méconnait. En troisiéme lieu, il faut consi-
dérer le Saint Esprit — le mot sainteté vient de la méme racine. L’Esprit
nous a été donné, et Il nous met a part pour Dieu.

Apres s’étre occupé de ce péché qui se déguise si souvent fausse-
ment sous le nom d’amour, Paul passe au v. 9 a I'amour fraternel, dont
on trouve la vraie réalité parmile peuple de Dieu. Il reconnait avec bon-
heur gu’il n’y avait pas besoin d’exhorter les Thessaloniciens a cet égard,
car ils avaient été enseignés de Dieu a le manifester. C’était un fruit ins-
tinctif de la vie divine dans leurs ames. La seule chose qu’il avait a leur
dire, c’était d’y « abonder de plus en plus ». Nous retrouvons a nouveau
cette expression ici. Il doit y avoir de plus en plus I'heureuse obéissance
aux commandements du Seigneur, et de plus en plus d’amour fraternel
parmi le peuple de Dieu. AMOUR et OBEISSANCE — voila I'important, et
il en faut de plus en plus ! Combien nous serons heureux, si nous por-
tons ces caracteres !

Le passage de I'amour fraternel aux instructions tres simples des
versets 11 et 12 est tres significatif. On a vu I'amour fraternel dégénérer
jusqu’a circonvenir de maniére indigne son frere. Voila ici le rectificatif

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

salutaire. Nous devons « nous appliquer a vivre paisiblement, a faire nos
propres affaires et a travailler de nos propres mains ».

Au verset 13 I'ap6tre aborde le sujet qui était apparemment la rai-
son principale d’écrire cette épitre. lls avaient a ce moment-la beaucoup

d’affliction et de difficulté a I'’égard de quelques-uns d’entre eux qui
étaient décédés. lls savaient bien que le Seigneur Jésus allait revenir, et
ils L’attendaient pour bientot ; mais c’est ce qui rendait pour eux tres
mystérieuses ces morts inattendues. lls sentaient que, d’'une maniére
ou d’une autre, ces chers freres allaient étre perdants. Le Sauveur allait
revenir et la gloire allait briller sans eux ! C’'était une peine réelle pour
eux, mais c’était une peine fondée sur I'ignorance, et il suffisait d’appor-
ter la lumiére de la vérité pour dissiper définitivement cette peine.

« Nous ne voulons pas, fréres, que vous soyez dans l'ignorance »,
dit I'apotre, et dans ce qui suit il les instruit de tous les détails qu’ils
avaient besoin de connaitre, complétant sur ce sujet ce qui manquait a
leur foi.

La premiere chose dont il les assure, c’est que Dieu amenera ceux
qui se sont endormis avec Jésus quand Il reviendra. Au dernier verset
du chapitre 3, il avait parlé de « la venue de notre Seigneur Jésus avec
TOUS ses saints », et il renforce ici cette assurance. Le « tous » inclut
« ceux qui se sont endormis en Jésus », car autant il est certain que Jé-
sus Lui-méme est mort et est ressuscité, autant il est certain que ceux-
la seront amenés avec Christ. La mort et la résurrection de Christ sont
pour la foi la référence absolue de ce qui est vérité, réalité et certitude.
Toutes les parties de la vérité ont le méme degré de certitude, et
I'apbtre désire qu’ils le réalisent.

Cette assurance si précise et si consolante, ne résolvait pas la diffi-
culté qu’il y avait dans leur esprit quant a la maniere dont cela devait se
passer. Comment ces saints délogés pourraient-ils se trouver dans la
gloire de Christ pour venir avec Lui a Sa venue ? De quelle maniére ce



grand changement allait-il s’accomplir ? La réponse a cette question est
donnée dans les versets suivants, que l'ap6tre fait précéder des
quelgues mots suivants comme une préface : « Nous vous disons ceci
par la parole du Seigneur ». Il indiquait par la que ce gu’il leur commu-
niquait était une révélation directe et nouvelle de la part du Seigneur,
et non pas une redite de ce qui avait été déja révélé. L'élément de vérité
gu’il leur fait connaitre était juste ce dont ils avaient besoin pour com-
pléter leur compréhension de la venue du Seigneur.

Quand le Seigneur viendra, les saints seront divisés en deux
classes : 1) « nous, les vivants, qui demeurons », et 2) « ceux qui se
sont endormis ». Les Thessaloniciens n’avaient pas du tout envisagé la
possibilité de I'existence de cette deuxieme classe. Méme ensuite, ils
s'imaginaient probablement que la premiére classe formerait la majo-
rité, et la deuxiéme une minorité, ce qui les rendait enclins a traiter les
seconds comme quantité négligeable. Le verset 15 rectifie ces pensées.
L'apotre les assure de ce que les saints de la classe un ne devanceraient
pas (c’est-a-dire « ne passeraient pas devant » ou « n’auraient pas la
préséance sur ») ceux de la classe deux. Si une préséance devait étre
accordée, elle serait donnée a ceux de la classe deux comme le verset
16 le montre, car il y est dit que « les morts en Christ ressusciteront
premiérement ».

Les versets 16 et 17 parlent alors de la venue du Seigneur Jésus

pour Ses saints. lls nous révelent comment Il va les rassembler aupres

de Lui pour pouvoir ensuite venir avec eux tous selon I'affirmation du
dernier verset du chapitre 3. Si I'on ne voit pas la distinction entre Sa
venue pour et Sa venue aveg, il est impossible de comprendre claire-
ment la venue du Seigneur.

N.B. : Ceci n’est pas juste. Au chapitre 3 ils’agit de sa venue pas
son apparition ! Il les présentera tous au Pére, et pas au
monde (voir HR, JND), lors de sa venue pour les siens ! D’ou
sa venue avec tous les siens !

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

Quelle grandeur dans cette phrase : « Le Seigneur Lui-méme des-
cendra » ! A cette heure supréme, Il n’agira pas par intermédiaire, mais
Il viendra Lui-méme ! Il descendra avec un cri de commandement. Des
myriades d’anges serviront, car la voix d’archange sera entendue. Les
armées de Dieu seront mises en branle, car les trompettes de Dieu son-
neront. Mais tout cela ne sera que secondaire par rapport a l'action
puissante du Seigneur Lui-méme. Le verset 16 nous décrit Sa descente
soudaine du ciel en Iair, I'exercice de Sa puissance, et Sa voix qui réveille
les morts.

La fin du verset 16 et le verset 17 montrent ce que sera la réponse
immeédiate de la part des saints. Le premier effet de Sa puissance se
verra dans la résurrection des saints endormis. Puis ceux-ci, accompa-
gnés des vivants d’entre nous demeurés jusqu’a cette heure-1a, seront
enlevés pour rencontrer le Seigneur en I'air, et pour étre avec Lui pour
toujours. Combien tout cela est simple et, graces a Dieu, I'accomplisse-
ment en est aussi certain que simple.

Remarquons bien s(ir que ce passage ne donne pas tous les détails
en relation avec cette bienheureuse espérance. Voulons-nous savoir,
par exemple, dans quelle condition les morts en Christ seront ressusci-
tés ? Laréponse se trouve en 1 Corinthiens 15. Ce chapitre nous informe

aussi du changement qui s’opérera dans les corps de tous les saints en
vie quand Il viendra. Nous devons étre changés en une condition incor-
ruptible et spirituelle juste avant d’étre enlevés. Ce chapitre nous dit
aussi que tout se passera « en un instant, en un clin d’ceil », ce qui nous
assure que, bien que les morts en Christ ressuscitent premiérement, la
préséance qui leur est accordée ne sera que d’un court instant.

Notez le mot « ensemble » au verset 17. Les Thessaloniciens
avaient de I'affliction, et nous aussi souvent. Enseignés a s’aimer les uns
les autres, leurs cceurs étaient déchirés quand la mort leur arrachait I'un
ou l'autre d’au milieu d’eux. Nous connaissons aussi ces déchirements.
Nous ne sommes pas affligés comme ceux qui n’ont pas d’espérance, ni


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt07-1Corinthiens.htm#nt07_15

eux non plus. La voix du Fils de Dieu qui donne la vie va nous réunir.
Nous Le rencontrerons, mais non pas individuellement ni par petits
groupes isolés. Nous serons ravis ENSEMBLE. ‘Quel cheeur, quelle ren-
contre, quelle famille compléte ! comme dit un cantique.

Remarquez encore que nous allons a la rencontre du Seigneur. Le
verbe rencontrer utilisé ici ne figure que trois fois ailleurs dans le Nou-
veau Testament : en Matthieu 25:1 et 6, et Actes 28:15. Dans tous les
cas, il a le sens d’« aller et revenir avec ». Quand les fréres de Rome

rencontrerent Paul, c’est exactement ce qui eut lieu. Ils allérent
jusqu’au forum d’Appius, et I'ayant rencontré, ils se joignirent a lui et
retournerent avec lui a Rome. C’est exactement ainsi que nous rencon-
trerons tous notre Seigneur en I'air. Rejoignant Sa compagnie, plus ja-
mais séparés de Lui, nous retournerons avec Lui quand Il sera manifesté
au monde dans Sa gloire.

Ces mots ne suffisent-ils pas a réconforter nos cceurs ? Ne suffi-
sent-ils pas a les remplir d’'une joie durable ?

Chapitre 5

Les deux premiers versets du chapitre 5 forment un contraste tres
net avec les versets 13 et 15 du ch. 4. En ce qui concerne la venue du
Seigneur pour Ses saints (« I’enlevement » comme on a I’habitude de
I'appeler), ils étaient ignorants, et s’étaient créé par la inutilement une
difficulté et un sujet d’affliction. L’apotre leur écrit « par la parole du
Seigneur » pour les éclairer. Mais « pour ce qui est des temps et des
saisons », ils n’étaient pas du tout ignorants et n’avaient pas besoin que
Paul leur écrive.

Remarguons bien la distinction ainsi faite entre ces deux parties de
la vérité prophétique. Il est possible d’étre tout a fait ignorant quant a
I’enlevement, tout en étant bien informé quant aux temps et aux sai-
sons. Ce sont simplement deux choses différentes, bien distinctes. Si
I’enlevement était une partie essentielle des temps et des saisons, alors

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

étre ignorant quant a I’enlevement impliquerait une ignorance partielle
guant aux temps et aux saisons. Mais les Thessaloniciens étaient tout a
fait ignorants sur I'enlévement tout en étant bien instruits quant aux
temps et aux saisons, au point que I'ap6tre pouvait dire « vous savez
vous-mémes parfaitement » et « vous n’avez pas besoin qu’on vous en
écrive ».

Les temps et les saisons se rapportent a la terre et non aux cieux,
selon Genése 1:14. L’expression utilisée ici (5:1) ne vise pas les divisions
de I'histoire de la terre en fonction du mouvement des corps célestes,
mais elle se référe a ces divisions plus larges, caractérisées chacune par
des aspects particuliers dépendant du gouvernement moral de Dieu par
rapport a la terre. De nouvelles saisons avaient été introduites autrefois
par des événements comme le déluge, la rédemption d’Israél d’Egypte,
le don de la loi, le renversement de la lignée des rois issus de David, et
le passage a la domination des nations. Une autre saison a venir doit
étre introduite par le Seigneur Jésus « prenant Sa grande puissance et
entrant dans Son régne » (Apoc. 11:17). Ce sera « le jour du Seigneur ».

Or I'enlevement des saints est déconnecté de ces saisons ter-
restres. Il ne constitue pas un simple événement parmi tant d’autres
dans le déroulement des évenements terrestres. Le Seigneur appellera
Ses saints au ciel pour qu’ils jouissent de leur héritage céleste. L’église
qui est composée de tous les saints appelés, qui font partie de la dis-
pensation actuelle, est céleste dans son appel et dans son avenir. Elle
n’appartient pas a la terre, c’est la raison pour laquelle son enlévement
de la terre au ciel ne figure pas au programme des évenements ter-
restres. Il n’y a aucune allusion a cet enlevement dans les textes de I’An-
cien Testament. Bien saisir ce sujet fournit une clé qui ouvre une bonne
partie de la vérité sur les dispensations, laquelle reste autrement fer-
mée a nos esprits.



Le jour ou le Seigneur jouira de Ses droits, et dominera toute la si-
tuation, vient sGrement. Son arrivée sera inattendue, soudaine, inévi-
table et infaillible dans ses effets. Ce jour viendra, comme toutes les ac-
tions de Dieu, au temps et de la manieére les plus appropriés possible, et
il en résultera la destruction pour les incrédules. Au moment précis ou
les hommes diront « paix et sGreté », le jugement tombera. Les condi-
tions parmi les nations sont telles que la paix est une nécessité urgente.
Les enseignements modernes, tant scientifiques que religieux, sont tels
gue les hommes se croient de plus en plus a I'abri d’évenements surna-
turels. Dans |'esprit des gens, Dieu a été réduit a la non-existence par la
doctrine populaire de I’évolution, de sorte qu’ils ne craignent plus rien
de ce cOté-la. A leur avis, la seule menace restante vient de 'homme.
L’homme, cet étre merveilleux, a fait tellement d’inventions, mais mal-
heureusement, aussi merveilleuses qu’elles soient dans tous les do-
maines, elles sont capables d’étre utilisées aux fins les plus diaboliques.
La sécurité n’est assurée que si la paix peut étre maintenue parmi les
hommes.

Quand les hommes se congratuleront d’avoir atteint cet objectif si
désiré, alors Dieu fera respecter Ses droits, et le jour du Seigneur arri-
vera. Le monde sera pris par surprise comme quelqu’un endormi dans
le noir ; mais rien de tel n’arrivera aux croyants. Aujourd’hui, le monde
est endormi dans les ténebres, aujourd’hui le croyant est un fils de la
lumiere, et dans la lumiére.

Le contraste entre le croyant et le monde, selon les versets 4 a 8,
est tres frappant, et il vaut la peine d’y réfléchir. Le monde est dans les
ténebres ; il dort ; il est méme ivre, intoxiqué par les influences d’en bas.
Cela n’a jamais été plus visible qu’aujourd’hui ou la multitude de
moyens d’intercommunication permettent de répandre les idées et les
influences avec une extréme rapidité. Pensez a la force avec laquelle le
mot « évolution » a drogué les esprits des hommes ! Aucun stupéfiant
jamais découvert pour le corps ne lui est comparable.

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

Le croyant n’est pas dans les ténebres ni des ténebres. |l est fils de
la lumiere, et fils du jour. Il a été engendré, pour ainsi dire, par la lumiére
qui I'a atteint par 'Evangile, et il partage le caractére de ce qui lui a
donné naissance. Donc, bien gu’il soit dans le monde qui est dans les
ténebres, il n’est pas lui-méme dans les ténebres ; mais plutot la lumiere
divine environne sa marche. Il est un fils du jour qui vient, et par consé-
guent il sait ou il va et ce qui va arriver.

C'est la-dessus qu’est basée I'exhortation a se débarrasser de tout
ce qui pourrait étre du sommeil, afin de veiller et d’étre sobres. Comme
moyens pour veiller dans la sobriété, nous devons étre caractérisés par
la foi, 'amour et I'espérance. Ces vertus, si elles sont en exercice actif,
sont comme une cuirasse et un casque, protégeant a la fois le coeur et
la téte en ce jour de conflit. Bien que fils de la lumiere, nous sommes
environnés des ténebres du monde, et des mauvais coups nous tom-
bent dessus en provenance des ténebres.

Notre espérance est « I'espérance du salut ». [l n’est jamais dit dans
I’Ecriture que le chrétien espére le pardon des péchés, mais qu’il espére
le salut, car le salut est un mot de sens large, embrassant jusqu’a la dé-
livrance finale qui nous atteindra a la venue du Seigneur. C’est cela que

nous espérons, c’est-a-dire que nous I'attendons en comptant dessus.
Nous sommes sdrs que ce salut arrivera en son temps, car il n’y a pas
d’incertitude dans les espérances fondées sur Dieu et Sa parole.

Le monde qui rejette Christ est destiné a la coléere quand les coupes
de la colere de Dieu se déverseront sur la terre. On trouve les détails sur
ce temps solennel dans I’Apocalypse. Mais nous, nous avons été desti-
nés a I'acquisition du salut par notre Seigneur Jésus Christ. Ce a quoi
Dieu destine arrive toujours a |I’"heure, sans jamais manquer. La colére
pour le monde et le salut pour les saints sont aussi certains I'un que
I'autre.



Ce salut va nous arriver par notre Seigneur Jésus Christ agissant se-
lon ce qui est décrit aux versets 16 et 17 du ch. 4. Les Siens seront retirés
par Lui du lieu du jugement, comme Dieu avait autrefois enlevé Enoch
avant sa mort et avant le déluge. Bien des passages de I’Ancien Testa-
ment rendent témoignage a la maniere dont Dieu met les Siens a I’abri
du jugement. Il peut le faire en les mettant dans un abri en sécurité et

en leur faisant traverser |'épreuve, comme Il le fit autrefois pour Noé,

et comme |l le fera pour un résidu pieux de Son peuple Israél lors des

jugements qui vont se répandre prochainement sur la terre. Il peut le
faire en les enlevant de la scéne du jugement, pour qu’il ne la voie ja-
mais, comme Enoch dans le passé et comme I’église dans le futur. Mais
Il le fait toujours.

Ayant ainsi acquis le salut, il est juste que celui-ci nous atteigne, car
Celui qui nous I'apportera est mort pour nous, comme le v. 10 le rap-
pelle. Le but qu’ll avait devant Lui en mourant pour nous était que
« nous vivions ensemble avec Lui ». Combien cette vérité merveilleuse
est pleine de réconfort et d’édification !

Du chapitre 4:13 au chapitre 5:11, nous avons un long passage,
dont la fin ramene au point de départ. Jésus est mort pour nous afin de
nous avoir avec Lui. Il mettra la touche finale a Son dessein quand Il en-
levera Ses saints en Sa présence, soit qu’ils veillent sur la terre, soit qu’ils
dorment dans leurs tombes.

Pesons tous ces mots : « afin que nous vivions ensemble avec Lui »
— que leur douceur pénéetre profondément nos ames ! Il est mort pour
que nous vivions. Or non seulement il y a la vie devant nous, mais la vie
ensemble avec Christ. Nous avions remarqué le mot « ensemble » a la

fin du chapitre 4 (4:17). C’était délicieux de découvrir qu’au jour de la
résurrection nous serons unis a tous les saints — et réunis avec ceux que
nous aurons connus sur la terre — pour aller a la rencontre du Seigneur.
C’est encore plus délicieux de savoir que nous jouirons de la vie en-
semble avec Lui pour I'éternité comme une compagnie unie. Tout ce

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

gue la vie signifie, ses visées et ses joies, nous le partagerons avec Lui.
Nous aurons Sa vie pour avoir la capacité de partager Sa vie en ce jour.
Déja aujourd’hui nous pouvons partager Ses pensées, Ses joies, bien
gue pas encore dans la plénitude merveilleuse de cet heureux lende-
main.

Les exhortations de la fin de I'épitre commencent au verset 12. ||
n’y avait évidemment pas d’anciens désignés officiellement a Thessalo-
nique. C’'est pourquoi I'apotre désirait qu’ils connaissent — dans le sens
de reconnaitre — ceux qui étaient parmi eux qualifiés comme tels, et
qui faisaient le travail d’ancien. lls ne devaient pas seulement les con-
naftre, mais aussi écouter leurs avertissements, et les estimer en amour.
L’esprit charnel, qui est par nature insubordonné, prendrait avantage
de I'absence de toute désignation officielle pour se moquer de leur
autorité spirituelle ; mais il ne devait pas en étre ainsi.

Combien cela montre clairement que ce qui est de toute impor-
tance, c’est la qualification et I'autorité morales telles que données de
Dieu, et non pas une désignation et une sanction officielles, méme ad-
ministrées par un apotre. Les secondes sans les premiéres ne sont
gu’une coquille vide. Qu’en est-il alors quand la désignation officielle
n’a plus rien d’apostolique ? Or I'Ecriture est tout a fait muette quant a
une quelconque transmission de I'autorité et des pouvoirs apostoliques
de génération en génération.

Si le Seigneur suscite des hommes pieux avec des instincts de ber-
gers pour prendre soin du bien-étre spirituel des Siens, nous devrions
les reconnaitre avec action de graces, et en profiter, méme a défaut
d’autorité apostolique pour les désigner. Nous croyons que c’est juste-
ment notre position aujourd’hui. Faisons attention de ne pas repousser
de tels guides spirituels. Aprés tout, ce n’est pas difficile de discerner
entre ceux qui fatiguent en se mélant des affaires des autres, et ceux
qui prennent soin avec amour de notre bien-étre spirituel dans la
crainte de Dieu.



Dans les versets 14 a 22, nous avons une série d’exhortations aussi
importantes que breves.

Il est évident que I'église de Dieu n’a pas a étre une communauté
ou chacun fait ce qui lui plait. C'est plutot un lieu ol est maintenu I'ordre
spirituel sous I"autorité divine. C'est ce a quoi nous devrions nous at-
tendre, si I'on se souvient que c’est la maison de Dieu. Avertissements,
encouragements, aides doivent étre administrés selon les occasions
(5:14). La patience doit étre en exercice. Ce qui est bon doit étre pour-
suivi (5:15). La joie, la priere et les actions de graces doivent étre les
heureuses occupations des saints, et ceci constamment (5:16-18).

Rien ne doit éteindre la joie du croyant, car elle provient de ce qui
est éternel (5:16). La priere doit étre incessante, car les besoins sont
continuels, et I'accés au trone de la grace n’est jamais fermé du coté de
Dieu (5:17). La priere, et cette attitude d’ame dont la priére est I'expres-
sion, doit étre habituelle. Quant aux actions de graces (5:18), elles doi-
vent étre rendues a Dieu « en toutes choses », puisque nous savons que
« toutes choses travaillent ensemble pour le bien de ceux qui aiment
Dieu » (Rom. 8:28). De plus, la volonté de Dieu est que nous soyons re-
connaissants, afin qu’ll « habite au milieu de » nos louanges, selon I'es-
prit du Psaume 22:3. Ces choses sont profondément individuelles.

Les versets 19 a 22 traitent davantage de sujets concernant |'as-
semblée des saints de Dieu, ou I'Esprit opérait et faisait connaitre la
pensée de Dieu. La, en ces premiers temps, Il avait parfois I’habitude de
parler et d’agir de maniere surnaturelle (voir Actes 13:2 ; 1 Corinthiens
12:7-11; 1 Timothée 4:1). De maniére plus générale, |l faisait entendre
Sa voix par le ministére des prophétes, comme 1 Corinthiens 14 I'envi-
sage. Les Thessaloniciens ne devaient pas essayer de réguler I’action de
I'Esprit dans I'assemblée, de peur d’éteindre Son action. Ce n’est pas a
nous de controler Son action, mais a Lui de nous contréler. On devait
donner aux prophéties la place et I'importance qui leur étaient dues, et
cependant, sachant que de fausses prophéties n’étaient pas quelque

1 Thessaloniciens — Commentaires de F.B. Hole

chose d’inconnu, tout ce qu’ils entendaient devait étre éprouvé, c’est-
a-dire testé, car, bien qu’ils n’avaient pas encore le Nouveau Testament
écrit, ils avaient I’Ancien Testament et les instructions orales de
I'apotre. Aprés avoir testé ce qu’ils entendaient, ils devaient tenir ferme
tout ce qui était bon, et s’abstenir, ou se tenir éloigné, de toute forme
de mal.

En lisant ces exhortations, ne sentons-nous pas qu’un niveau trés
élevé est placé devant nous ? Il en est bien ainsi, en effet, et pour I'at-
teindre, nous avons besoin d’étre mis a part [sanctifiés] pour Dieu ; et
Dieu Lui-méme, le Dieu de paix, doit étre I’Auteur de notre sanctifica-
tion. Le désir de I'apobtre, c’est que Dieu puisse accomplir cette sanctifi-
cation, 'homme tout entier, esprit, ame et corps étant soumis a Sa puis-
sance. C'est le moyen d’étre sanctifiés entierement.

Si nous sommes réellement mis a part pour Dieu, esprit, ame et
corps, nous serons conservés sans reproche. A la venue de notre Sei-
gneur Jésus Christ, nous serons retirés de cette scene de souillure, et
nous n’aurons plus la chair en nous.

Alors combien ce verset 24 est encourageant | Malgré toutes les
chutes et défaillances de notre coté, Dieu nous a appelés a cette condi-
tion sans reproche et en gloire ; Il ne manquera pas d’achever Son des-
sein en ce qui nous concerne. Il le fera !

A cette fin, que nous faut-il, sinon que la grace de notre Seigneur
Jésus Christ soit avec nous. Et I’épitre se termine par une bénédiction a
cet effet.



Commentaires de E.A. Bremicker

Introduction

La premiere épitre aux Thessaloniciens nous entretient tout spécia-
lement, et comme aucune autre dans le Nouveau Testament, du retour
du Seigneur Jésus. Elle est adressée a une assemblée locale encore tres

jeune dans la foi, mais qui persévérait dans |'attente journaliére de la
venue du Seigneur. Toute I'épitre respire la fraicheur de la vie de foi de
cette assemblée. Ces croyants manquaient encore de connaissance,
mais en contrepartie, ils manifestaient dans leur vie ce dont le Seigneur
dut constater plus tard I'absence chez les chrétiens d’Ephése (Apoc. 2:2-
7). Ces derniers étaient familiers avec les plus grandes vérités chré-
tiennes, mais ils avaient abandonné leur premier amour. Il en allait dif-
féremment des Thessaloniciens. Bien que Paul n’ait été que trois se-
maines parmi eux (Actes 17:2), ils avaient non seulement recu la Parole
avec joie, mais ils la mettaient en pratique dans leur vie journaliere.
L’apo6tre leur rend témoignage qu’ils s’étaient tournés des idoles vers
Dieu «pour servir le Dieu vivant et vrai, et pour attendre des cieux son
Fils» (1:9).

La ville de Thessalonique

Thessalonique est située au Nord de la Grece actuelle, sur la cote
de la mer Egée. En ce temps-13, ce pays était divisé en deux parties. La
région du Nord s’appelait la Macédoine ; c’est la que se trouvaient les

villes de Philippes, Thessalonique et Bérée. La région du Sud, I’Achaie,
comportait les villes d’Athenes et de Corinthe.

Du temps de I'ap6tre Paul, Thessalonique était une des plus impor-
tantes villes de Macédoine. On estime sa population d’alors a 200 000
ames. Elle était située sur la voie Egnatia, une des principales artéres
militaires qui reliaient Rome avec I'Orient. De ce fait, Thessalonique
était un grand centre commercial ou s’étaient installés de nombreux
Juifs. Ville portuaire, elle était aussi renommée pour son immoralité et
sa licence. Elle fut fondée en I'an 315 av. J.C. par Cassandre, un général
d’Alexandre le Grand. Sous la domination des Romains qui I'investirent
en 168 av. J.C., elle devint une capitale de province.

L’apOtre Paul a Thessalonique

Nous ne pouvons bien comprendre certaines des déclarations de
I’épitre que si nous gardons devant les yeux son contexte historique. En
Actes 17:1 a 9, Luc nous fait le récit de la visite de Paul et Silas (ou Syl-
vain) a Thessalonique. C’était au cours du deuxiéme voyage de I'apotre,
celui qui le conduisait pour la premiere fois en Europe, venant de la
Troade (au nord-ouest de I’Asie mineure) jusqu’en Macédoine. La pre-
miére étape fut Philippes, ou fut formée la premiere assemblée d’Eu-
rope (Actes 16:13-40). De |3, ils continuérent leur voyage vers Thessalo-
nique, a environ 150 km vers le sud-ouest, ou habitaient certainement
quelques Juifs, puisqu’il y avait une synagogue (Actes 17:1). Le récit ins-
piré de Luc nous indique que, pendant trois sabbats, Paul s’entretint



dans la synagogue avec les Thessaloniciens et que, par sa prédication,
beaucoup de personnes vinrent a la foi.

Un certain nombre de Juifs, toutefois, furent remplis de jalousie et
chercherent a s’opposer a I'ceuvre naissante. L'attroupement qu’ils pro-
voquerent mit la ville en émeute, contraignant Paul a abandonner de
nuit la ville. Il écrit dans la lettre que lui et Silas furent «chassés par la
persécution». L’étape suivante de leur voyage fut Bérée, puis de |3, Paul
se rendit a Athenes, y laissant Silas et Timothée, qui le rejoignirent en-
suite. Ne voyant aucune possibilité de revenir lui-méme a Thessalonique
(cf. 2:18), mais préoccupé au sujet de ses bien-aimés fréres et sceurs, il
renvoya vers eux Timothée. Ecoutons-le lui-méme : «C’est pourquoi, n’y
tenant plus, nous avons trouvé bon d’étre laissés seuls a Athénes, et
nous avons envoyé Timothée, notre frére... pour vous affermir et vous
encourager touchant votre foi» (3:1, 2). lls se retrouverent tous les trois
a Corinthe et c’est de la qu’il écrivit ses deux lettres aux Thessaloniciens.

L’assemblée a Thessalonique

Voyons maintenant ce qui concerne ces croyants dans la grande
ville portuaire commergante, et que Paul nomme «l’assemblée des
Thessaloniciens, en Dieu le Péere et dans le Seigneur Jésus Christ» (1:1).
Pour comprendre une lettre, il est toujours opportun de voir d’abord
qui sont les destinataires et quelles sont leurs circonstances.

En Actes 17:4, Luc mentionne trois groupes de personnes a Thes-
salonique qui recurent I’évangile et vinrent a la foi :

1. Quelques Juifs.

2. Des grecs qui servaient Dieu (donc des paiens qui précédemment
avaient abandonné le culte des idoles et étaient devenus des prosé-
lytes).

3. Des femmes de premier rang (probablement grecques).

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

En lisant I’épitre, nous acquérons I'impression que beaucoup de
Grecs s’étaient convertis ; car c’est de paiens seulement qu’il pouvait
étre dit qu’ils s’étaient tournés des idoles vers le Dieu vivant (1:9). De
méme aussi, les dangers contre lesquels Paul les met en garde au cha-
pitre 4 (v. 1-8) étaient un probléme particulier pour des personnes ve-
nues du paganisme, beaucoup moins pour des Juifs d’origine.

Nous trouvons ainsi une assemblée oU certains croyants étaient
précédemment juifs, d’autres précédemment paiens, ceux-ci probable-
ment en plus grand nombre. Mais il n’y avait apparemment aucune mé-
sentente entre ces deux groupes, comme c’était le cas dans d’autres
assemblées (par exemple Rome).

Prédication de Paul a Thessalonique

Le contenu du message présenté par Paul aux Thessaloniciens est
important pour la compréhension des deux épitres. Nous en saisirons
mieux la portée si nous gardons en mémoire la substance de sa prédi-
cation lors de son passage dans cette ville.

En lisant Actes 17:1 a 9, nous constatons deux pensées principales.
La premiere ressort des versets 2 et 3. Paul entra dans la synagogue des
Juifs et leur exposa que, selon les Ecritures, le Christ devait souffrir et
ressusciter d’entre les morts, et que ce Jésus qu’il leur annongait était
le Christ. Paul leur démontrait ainsi au moyen des écrits de I’Ancien Tes-
tament — car c’étaient les seuls qui étaient a leur disposition et qu’ils
lisaient — que Jésus, crucifié par les Juifs, était le Messie promis par
Dieu et qu’il était maintenant ressuscité. Ce message était difficile a ac-
cepter pour un Juif, mais il lui fallait le recevoir pour étre sauvé. Dans ce
passage, I'accent n’est pas mis sur le fait que Christ soit mort (bien que
naturellement cela soit, quand au principe, fondamental), mais plutot
gu’il ait souffert. Ceci inclut son rejet de la part de son peuple et de celle
des nations. En d’autres termes, Paul dit : Ce Jésus que vous avez rejeté



et crucifié est le Christ de Dieu, et Dieu a agréé son ceuvre. Ses souf-
frances sont passées, il est ressuscité. Les croyants a Thessalonique
étaient ainsi unis a un Christ ressuscité mais rejeté. Cette union avait
pour conséguence qu’eux aussi connaitraient la souffrance en le sui-
vant. Paul en était pour eux un exemple (3:4), et eux-mémes avaient
vite réalisé ce que signifie la persécution en suivant le Seigneur.

Le second théme de sa prédication se trouve dans les versets 6 et
7. Ses opposants rendent eux-mémes témoignage du sujet de sa prédi-
cation et donnent ainsi involontairement comme un condensé de son
enseignement : «lls contreviennent tous aux ordonnances de César, di-
sant qu’il y a un autre roi, Jésus». Paul n’avait donc pas seulement an-
noncé Jésus comme Sauveur, mais aussi comme Roi d’un royaume a lui.
Jésus de Nazareth, qui a été rejeté des hommes, n’est autre que celui
qgue Dieu a fait Seigneur et Christ. Bien que sa royauté soit plutot en
rapport avec son peuple Israél, nous le connaissons actuellement
comme le Seigneur de son royaume, et c’est lui que nous servons.

Selon le livre des Actes, la prédication du royaume de Dieu occupe
une grande place dans I’'enseignement de Paul. L'ap6tre a continuelle-
ment annoncé que Jésus est aussi Seigneur. Il est vrai qu’il n’est pas en-
core manifesté officiellement avec puissance et gloire. Mais il est celui
dont les coeurs des croyants aiment a reconnaitre I'autorité et les droits.
Le jour est proche ou il établira d’'une maniere visible son royaume sur
la terre. Alors, il viendra en gloire pour dominer comme roi. Paul avait
exposé cela en détail aux Thessaloniciens ; ils savaient qu’il allait venir
pour prendre le pouvoir. Les deux épitres en témoignent.

Les deux themes ci-dessus sont intimement liés entre eux et con-
tiennent des enseignements importants pour nous aussi. Jésus, rejeté
alors par les Juifs, est encore rejeté du monde actuel. Il a souffert et
nous souffrons en le suivant. Nous sommes serviteurs dans son
royaume, un royaume invisible pour les hommes de ce monde. Dieu I'a
fait Seigneur et Christ, et c’est comme tel qu’il reviendra pour établir

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

son royaume en puissance et en gloire. Nous nous réjouissons de sa ve-
nue ; et en I'attendant, nous avons le privilege de le reconnaitre comme
le Seigneur de nos vies.

Ces pensées se poursuivent tout le long des deux épitres. Les Thes-
saloniciens avaient recu la Parole de Dieu, accompagnée de beaucoup
de persécutions, mais avec la joie de I'Esprit Saint (1:6). Les souffrances
sont un caractere extérieur du royaume de Dieu dans sa forme actuelle,
la joie de I'Esprit Saint en est un caractére intérieur (Actes 14:22 ; Rom.
14:17). C'est pourquoi Paul les avait exhortés a marcher d’'une maniére
digne de Dieu qui les avait appelés a son propre royaume et a sa propre
gloire (2:12). Cette pensée est reprise dans la deuxieme épitre, quand
Paul déclare gu’ils ont été estimés dignes du royaume de Dieu, pour le-
quel ils avaient a souffrir (1:5). Maintenant aussi nous souffrons avec le
Seigneur (quoique dans une bien faible mesure), mais le jour vient ou il
sera «glorifié dans ses saints et admiré dans tous ceux qui auront cru»
(1:10).

Auteur et composition de I’épitre

La premiéere lettre aux Thessaloniciens est une des premieres que
I'apo6tre Paul ait écrites. Beaucoup admettent méme que c’est la pre-
miere (selon d’autres, ce serait I'épitre aux Galates). De fait, elle fut trés
tot mise en circulation parmi les croyants du début du christianisme.
Plusieurs peres de I'église du deuxieme siecle la mentionnent déja dans
leurs écrits (par ex. Irénée, Clément d’Alexandrie, Tertullien).

Qu’est-ce qui a incité Paul, si peu de temps aprés sa visite a Thes-
salonique, a prendre la plume pour écrire — conduit par I'Esprit Saint —
une lettre a une assemblée ? En Actes 18:5 et en liaison avec le verset 6
du chapitre 3, nous voyons qu’il a regu a Corinthe des nouvelles des
Thessaloniciens. Si on ne lit que le premier verset de ce chapitre, on
pourrait penser que Paul a écrit depuis Athénes. Mais selon les étapes
du voyage de Paul indiquées en Actes 18 — Athenes puis Corinthe, ou



I’ont rejoint Silas et Timothée venant de Macédoine (v. 1 et 5) —il est
bien probable que Paul ait écrit depuis Corinthe, capitale de I’Achaie.
Cette province est citée deux fois dans le premier chapitre. Il est en gé-
néral admis que cette épitre fut écrite vers I'an 51.

Le motif qui conduisit Paul a écrire aux Thessaloniciens fut visible-
ment les informations qu’il regut a leur sujet. Dans I'ensemble, elles
étaient bien propres a réjouir le coceur de I'apétre. Il écrit : «Nous ren-
dons toujours graces a Dieu pour vous tous... nous souvenant sans cesse
de votre ceuvre de foi, de votre travail d’amour, et de votre patience
d’espérance... de sorte que vous étes devenus des modeles pour tous
ceux qui croient dans la Macédoine et dans I’Achaie» (1:2-7). Leur foi en
Dieu s’était répandue partout. Témoignage vivant d’une jeune assem-
blée, de laquelle nous avons beaucoup a apprendre !

Il y avait toutefois chez les Thessaloniciens un certain manque de
connaissance, bien compréhensible chez des croyants jeunes dans la foi,
et Paul voulait le combler. Il leur avait parlé de la venue du Seigneur,
mais il restait pour eux des questions et des problemes a ce sujet, et
I'apotre les traite de maniere approfondie dans les deux épitres.

Motif et théme principal de I’épitre

Les Thessaloniciens vivaient dans I'attente permanente du retour
du Seigneur Jésus (1:10). lls savaient que lui, le Rejeté, établirait publi-
guement son royaume sur cette terre avec puissance et avec gloire. Ce
moment de la manifestation de son pouvoir était si vivant devant leurs
yeux qu’ils I'attendaient journellement. Mais lors de sa visite, Paul ne
leur avait apparemment pas expliqué qu’avant I'établissement de ce
royaume, les croyants devaient d’abord étre enlevés, pour revenir en-
suite afin de paraitre avec le Seigneur. Quoi qu’il en soit, ce point restait
encore obscur pour eux. Quand donc quelques-uns parmi eux décéde-
rent, il y eut pour eux une grande inquiétude en pensant que les défunts
n’auraient aucune part a I'établissement du royaume.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Paul les éclaire a ce sujet, c’est le motif de sa lettre. Au chapitre 4,
il dit : «Or nous ne voulons pas, freres, que vous soyez dans I'ignorance
a I'égard de ceux qui dorment, afin que vous ne soyez pas affligés
comme les autres qui n’ont pas d’espérance» (v. 13). Puis il leur expose
clairement que le Seigneur viendra premierement pour réveiller ceux
qui se sont endormis et pour les ravir ensemble avec les croyants encore
vivants. Il n’y a ainsi aucun préjudice pour ceux qui se sont déja endor-
mis. Au chapitre 5, I'apoOtre revient encore la-dessus en disant : «...afin
gue, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous vivions en-
semble avec lui» (v. 10). Au cours de notre étude, nous verrons qu’il
s’agit ici tant des croyants vivants que de ceux qui sont déja aupres du
Seigneur.

Ces enseignements concernant la venue du Seigneur, qui incontes-
tablement forment le sujet central de I'épitre, sont propres a nous en-
courager et nous édifier (5:11). Cette venue du Seigneur est mention-
née dans tous les chapitres, chaque fois sous un aspect particulier :

Chapitre 1:9, 10 : Ici, la venue du Seigneur est présentée comme
fondement de notre vie pratique. Cette espérance, I'attente du Fils de
Dieu venant du ciel, est un caractere essentiel de la vie chrétienne.
Notre vie doit étre orientée vers ce but. Le retour du Seigneur n’est pas
une connaissance théorique, mais il exerce son influence sur notre
marche, sur nos actions et sur nos pensées.

Chapitre 2:19, 20 : Paul met la venue de notre Seigneur Jésus en
relation avec la récompense — ou couronne — que recevra le serviteur.
A I'apparition de Jésus, il sera manifesté ce que chacun a été pour lui
sur cette terre.

Chapitre 3:12, 13 : La marche du croyant devrait étre caractérisée
d’un coté par 'amour et de I'autre par la sainteté. Quand nous pensons
a 'apparition du Seigneur avec les siens, la sainteté pratique, c’est- a-



dire la consécration au Seigneur associée a la séparation de tout mal,
devrait tout naturellement s’ensuivre.

Chapitre 4:13-18 : Ces versets non seulement contiennent un en-
seignement important mais constituent une précieuse consolation pour
ceux qui ont perdu un étre cher. Nous serons pour toujours avec le Sei-
gneur, pres de lui qui nous a tant aimés. Paul termine en disant : «Con-
solez-vous donc I'un 'autre par ces paroles».

Chapitre 5:1-11 : Le courant de pensée du chapitre 4 se poursuit ici.
Pour le croyant, la venue du Seigneur est un sujet de consolation et
d’encouragement; pour l'incrédule, elle signifie un jugement inévi-
table, terrible et éternel. «lls n’échapperont point» — Quelles paroles
solennelles !

Bien que cette épitre présente la doctrine de la venue du Seigneur,
ce n’est pas a proprement parler une épitre doctrinale, comme par
exemple celles aux Romains, aux Colossiens ou aux Ephésiens. La pra-
tigue de la vie chrétienne y est mise au premier plan, et cela parce
gu’elle est une conséquence directe de I'attente du Seigneur, qui vient
bient6t. Cette épitre est une exhortation a servir notre Dieu avec con-
sécration et a attendre des cieux notre Seigneur.

Plan de I'épitre

Il'y a plusieurs possibilités de structurer cette épitre. La division sui-
vante, en sept parties, peut nous aider a en saisir plus facilement les
pensées successives :

1. L’état pratique des Thessaloniciens (chap. 1)

2. Le ministére de I'ap6tre Paul (chap. 2)

3. La mission de Timothée et son rapport (chap. 3)

4. La marche des croyants dans la sainteté (chap. 4:1-12)

5. La venue du Seigneur (chap. 4:13-18)

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

6. Le jour du Seigneur (chap. 5:1-11)

7. Instructions pratiques aux croyants (chap. 5:12-28)

Chapitre 1 : L’état pratique des Thessaloniciens

Le premier chapitre respire pleinement toute la fraicheur de la vie
de foi de ces jeunes croyants. Paul peut rendre graces pour eux et men-
tionner ce que le Saint Esprit avait produit en eux. lls n’avaient pas seu-
lement cru a I’évangile, mais ils portaient les fruits qui doivent I'laccom-
pagner, de sorte qu’ils étaient devenus des modeles pour d’autres. Leur
vie était désormais orientée vers Dieu et ils attendaient des cieux son
Fils. Le témoignage qui pouvait étre rendu a ces croyants nous parle en-
core aujourd’hui. Quel encouragement pour nous a suivre leur trace, en
dépit des dix-neuf siecles qui nous séparent !

1 Thes. 1:1

«Paul, et Sylvain, et Timothée, a I'assemblée des Thessaloniciens,
en Dieu le Pere et dans le Seigneur Jésus Christ : Grdce et paix a vous !»

Paul, le grand apotre des nations, ne se présente pas ici comme tel,
mais se joint simplement aux deux freres qui l'accompagnaient dans son
deuxieme voyage missionnaire. Il y a en tout neuf épitres dans les-
quelles il se présente comme apbtre. Lorsqu’il s’adresse aux Galates, il
met un accent trés particulier sur son autorité apostolique. Chaque fois
gu’il s’agit d’adresser une répréhension aux croyants, ou de transmettre
une révélation fondamentale de la doctrine du Nouveau Testament,
Paul souligne son apostolat.

Il en est autrement ici. A Thessalonique, il n’avait pas besoin de cor-
riger, mais il peut reconnaitre avec joie ce que I'Esprit de Dieu avait
opéré dans ces croyants. Son attitude vis-a-vis des Thessaloniciens est
imprégnée d’estime réciproque, d’amour et d’affection.



Silas et Timothée avaient accompagné 'apotre lors de son premier
voyage en Europe et avaient été avec lui a Thessalonique. Comme Paul,
Silas était a la fois juif et citoyen romain (Actes 16:37). Le témoignage
qui lui est rendu dans les Actes permet de conclure qu’il a été un com-
pagnon de voyage utile. Plus tard, il fut apparemment un collaborateur
de I'apotre Pierre, qui le nomme «un frere fidele» (1 Pierre 5:12).

Timothée nous est bien connu comme collaborateur de Paul. Il lui
fut tres attaché jusqu’a la fin de sa vie, et I'apo6tre I'appelle «mon enfant
bien aimé». Il est aussi mentionné dans l'introduction de plusieurs
autres épitres (par exemple 2 Corinthiens, Philippiens, Colossiens).

Paul s’adresse ici «a I'assemblée des Thessaloniciens, en Dieu le
Pére et dans le Seigneur Jésus Christ». Une telle adresse n’est utilisée
que dans la seconde épitre aux Thessaloniciens (sous une forme
presque identique). Nous n’avons pas ici la pensée du seul corps, tel
qu’il nous est présenté dans I'épitre aux Ephésiens. Cette vérité n’était
pas, ou qu’a peine connue des Thessaloniciens. L’accent est mis ici sur
la nouvelle relation dans laquelle ils avaient été introduits. Ills avaient
maintenant affaire a Dieu le Pére et au Seigneur Jésus Christ. Cette re-
lation est sans doute personnelle, mais nous pouvons la savourer en-
semble. L’assemblée est en quelque sorte vue ici comme la famille de
Dieu. Nous sommes enfants de Dieu, c’est-a-dire que nous le connais-
sons comme Peére par le Seigneur Jésus Christ.

Cette relation avec Dieu le Pere d’une part, et avec le Seigneur Jé-
sus Christ d’autre part, nous fait penser au ministére de Jean et a celui
de Pierre, respectivement. Les croyants sont «en Dieu le Pere». C'est le
sujet de Jean : «Je vous écris, petits enfants, parce que vous connaissez
le Pére» (1 Jean 2:13). Cela est vrai de chaque croyant, dés qu’il est venu
a la foi. Nous sommes enfants de Dieu parce que nous sommes «nés de
Dieu». Nous le connaissons comme Pére, un Pére qui nous aime et qui
prend soin de nous. Nous pouvons avoir communion avec lui. Les Thes-

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

saloniciens se trouvaient dans des circonstances difficiles : ils subis-
saient de grandes persécutions. Dans une telle situation, quel réconfort
pour eux de se souvenir que le grand Dieu des cieux était devenu leur
Pere !

Cependant le chrétien n’est pas seulement uni avec Dieu le Pére, il
I’est aussi avec le Seigneur Jésus Christ. Celui-ci est cité ici avec son titre
complet, et ce n’est pas par hasard. Il est «Jésus Christ», le Fils de
I’'homme autrefois abaissé, que Dieu a oint et élevé au-dessus de toutes
choses. Cependant, il est aussi le Seigneur. C'est comme homme glorifié
qu’il porte ce titre : Dieu I'a «fait Seigneur» (Actes 2:36). Nous nous
trouvons, comme les Thessaloniciens, dans le royaume de Dieu, et nous
avons affaire a Jésus comme a notre Seigneur. Il est ainsi nommé
guelgue vingt-cing fois dans cette épitre. Il est notre Sauveur — grace
infinie ! —, mais il est aussi notre Seigneur, celui dont nous reconnais-
sons les droits, dans un monde qui aujourd’hui encore le rejette. Pas
plus qu’autrefois, le monde ne veut s’incliner devant lui, mais c’est
notre privilege de partager avec lui son rejet et de reconnaitre ses droits
comme Seigneur. Ayant fait cela, nous partagerons un jour sa gloire.
C’est ce que I'apotre Pierre développe abondamment dans ses deux
épitres.

Le rappel de cette relation intime avec Dieu le Pere et avec le Sei-
gneur Jésus Christ était propre a encourager les Thessaloniciens. Plu-
sieurs d’entre eux étaient des paiens avant leur conversion, et avaient
servi des dieux et des seigneurs étrangers. Maintenant, ils connaissaient
le seul vrai Dieu et étaient unis a lui et a son Fils. Quel merveilleux chan-
gement !

Le souhait de bénédiction est court, mais combien riche : «Grace et
paix a vous !». «Grace» (en grec: charis) était la salutation habituelle
parmi les nations ; «Paix» (en hébreu : shalom) celle des Juifs. Paul as-
socie les deux, de sorte que nous pourrions parler ici d’une «salutation
chrétienne».



C’est la grace qui apporte le salut a ’'homme (Tite 2:11). Ensuite,
elle nous donne tout ce dont nous avons besoin pour notre chemin (2
Cor. 12:9). Elle est enfin ce qui nous sera apporté a la révélation de Jésus
Christ (1 Pierre 1:13). Toute la vie chrétienne est ainsi encadrée par la
grace. Il ne s’agit pas ici de la grace qui convertit, mais de la grace qui
nous porte chaque jour. L'ap6tre souhaite aux Thessaloniciens, et a
nous aussi, d’avoir un sentiment plus profond de la faveur imméritée
avec laquelle Dieu pose ses regards sur ses enfants.

Il en est de méme de la paix. Il n’est pas question ici de la paix avec
Dieu, de la paix de la conscience, que possede chaque croyant. Il s’agit
de cette paix de Dieu qui demeure la part constante de ceux qui se con-

fient en I'amour de leur Pére et marchent dans I'obéissance a leur Sei-
gneur. C'est la jouissance pratique de cette paix qui nous est souhaitée.
Notre position est «en Dieu, notre Pére et dans le Seigneur Jésus
Christ». Notre bénédiction journaliere est la jouissance de la grace et de
la paix dans le chemin.

1 Thes. 1:2

«Nous rendons toujours gréces a Dieu pour vous tous, faisant men-
tion de vous dans nos priéres».

Paul était un homme tres occupé. Quand nous lisons les Actes et
les épitres, nous nous rendons compte combien il était actif. Il voya-
geait, il préchait, il travaillait, il visitait, il écrivait. Et pourtant, c’était un
homme qui trouvait toujours du temps pour prier. La priere avait une
grande importance dans sa vie. Il en savait toute la valeur et c’est pour-
quoi il ne la négligeait pas.

Paul priait sans doute aussi pour ses propres circonstances, mais ce
qui avait la priorité, c’était la priere pour les autres. Il portait les freres
et les sceurs sur son cceur et intercédait pour eux. Il priait pour ceux qu’il
connaissait personnellement (comme les Thessaloniciens), mais aussi
pour ceux qu’il n"avait pas encore rencontrés (comme les Colossiens).

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Les sujets de priere de Paul, tels qu’ils nous sont rapportés dans les
épitres, étaient divers. Mais ils étaient adaptés en chaque cas aux cir-
constances des saints auxquels il pensait. Ici, Paul avait des motifs de
rendre graces, et c’est pourquoi il le fait. Il pouvait rendre graces pour
eux continuellement !

Nous pouvons apprendre quelque chose de lui. Nous sommes en-
clins a voir ce qui est négatif chez nos fréres et sceurs, ce qui nous dé-
plait et peut-étre nous fait de la peine. Nous nous laissons aller a la cri-
tigue, et nous oublions ce que le Seigneur a opéré en notre frére et en
notre sceur. Exergons-nous a rendre graces au Seigneur pour eux, et
nous ferons I'expérience que nous les verrons alors sous un jour tout
différent.

Paul rendait graces pour eux tous. Il n’en excluait aucun, ni n’ou-
bliait personne. Il en était de méme quant aux Philippiens. Paul pouvait
faire des supplications pour eux avec joie (Phil. 1:4). Et il ne priait pas
seulement de temps en temps, mais toujours. Ce mot exprime une ac-
tion continue. Rendre graces pour les autres devrait étre pour nous
aussi une bonne habitude.

Enfin, Paul ne priait pas tout seul, mais Silas et Timothée se joi-
gnaient a lui. lls connaissaient la communion dans la priere entre freres.
Cela aussi est une bénédiction.

1 Thes. 1:3

«Nous souvenant sans cesse de votre ceuvre de foi, de votre travail
d’amour, et de votre patience d’espérance de notre Seigneur Jésus
Christ, devant notre Dieu et Pére, sachant, freres aimés de Dieu, votre
élection».

Dans ce verset, Paul en vient a parler des caractéeres intérieurs des
Thessaloniciens, a savoir : la foi, 'amour et 'espérance. De facon géné-
rale, I'épitre montre qu’ils manquaient d’enseignement en bien des do-
maines, mais que leur état pratique était tres bon. La foi, I'amour et



I’espérance sont les fondements de notre caractére comme chrétiens.
On trouvait chez eux ces fondements. Leurs coeurs étaient sans partage
dirigés vers Dieu et vers le Seigneur Jésus, et c’est ce qui était décisif.
Une grande connaissance de la Parole n’est pas une garantie de la ma-
nifestation réelle de ces caracteres intérieurs.

La foi, 'amour et I'espérance sont plusieurs fois mentionnés en-
semble dans le Nouveau Testament, par exemple a la fin de 1 Corin-
thiens 13. Paul les cite de nouveau en 1 Thessaloniciens 5:8. Mais ici, ils
ne sont pas seulement présentés comme des caractéres intérieurs ; on
voit aussi comment ils se manifestaient dans la vie des Thessaloniciens.
Paul ne parle pas seulement de leur foi, mais de leur ceuvre de foi, pas

seulement de leur amour, mais de leur travail d’amour, pas seulement

de leur espérance, mais de leur patience d’espérance. L'état de leur

coeur était bon, et les fruits correspondants en étaient visibles.

La foi, au sens biblique, est une conviction, un attachement a des
réalités qui sont encore invisibles a I’ceil humain. La foi est en contraste
avec la vue (Héb. 11:1). Elle nous lie a ce qui est encore invisible. La foi
a Dieu devant elle. Elle se manifeste par la confiance et par I'obéissance.
Les yeux de notre coeur sont ouverts pour contempler un domaine invi-
sible, et la foi nous fait déja posséder actuellement ce qui appartient a
ce domaine. Le jour vient ou nous pourrons le contempler de nos
propres yeux, mais maintenant nous vivons par la foi. Il est rappelé aux
Thessaloniciens que les choses qui ne se voient pas précedent celles qui
se verront dans le royaume millénaire. Un jour, ce royaume sera mani-
festé aux yeux de tous ; mais maintenant, il est un mysteére et ne peut
étre saisi que par la foi.

Une foi sans ceuvres est morte (Jacg. 2:26). La foi se montre par
une activité, sinon quelque chose ne va pas. Toutefois, cette activité ne
doit pas étre charnelle, mais produite pas I’action de Dieu. Les ceuvres
chrétiennes ne doivent pas étre accomplies pour atteindre la foi, c’est
juste l'inverse. Les ceuvres chrétiennes sont la conséquence naturelle

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

d’une foi produite par Dieu. Il en était ainsi des Thessaloniciens. Il de-
vrait en étre ainsi de nous.

L’amour, de la méme maniere, a premiérement Dieu pour objet.

Le prochain ne vient qu’ensuite. Il s’agit ici de I'amour divin. Dans notre
état naturel, nous ne pouvions faire autre chose que nous hair I'un
I"autre. «Car nous étions, nous aussi... haissables, nous haissant I'un
I'autre» (Tite 3:3). Maintenant, il en est autrement. Nous pouvons ai-
mer, parce que nous sommes nés de Dieu et que I'amour de Dieu est
versé dans nos cceurs. La nouvelle nature, d’origine divine, ne peut
gu’aimer. L'amour agit dans I'étre intérieur, mais se manifeste au-de-
hors. Il se voit et se montre en pratique dans I'amour envers les freres
et soeurs. C'est le travail d’amour dont Paul parle ici. Le mot travail em-
ployé dans ce verset signifie un souci intense, associé a un effort a la
limite de I’épuisement. Connaissons-nous aujourd’hui encore ce dé-
vouement opéré par I'amour de Dieu en nous ?

Le troisieme caractére est Iespérance. Paul avait enseigné les
Thessaloniciens au sujet du retour du Seigneur Jésus pour établir son
royaume sur la terre. Cette espérance était vivante en eux et produisait
la patience, la persévérance. Notre espérance n’est pas simplement
fixée sur un meilleur avenir, mais sur la personne du Seigneur lui-

méme. Lui est notre espérance. Ce que nous désirons et que notre foi

saisit, va bient6t devenir une réalité visible. Dans ce monde qui I’a rejeté
et ol sa croix a été dressée, le Seigneur Jésus revendiquera un jour ses
droits. Ce moment, il I'attend lui-méme, et nous aussi nous pouvons
I'attendre avec persévérance.

En 2 Thessaloniciens 3:5, Paul parle de la patience du Christ (le mot
grec implique la pensée de la persévérance) et exprime le souhait que
nos cceurs soient inclinés a cette patience persévérante. La patience, ici,
c’est tenir ferme au travers des épreuves et des souffrances. Les Thes-
saloniciens connaissaient des circonstances difficiles, mais leurs yeux
étaient fixés sur Celui qui allait revenir. lls attendaient du ciel le Fils de



Dieu, et cela leur redonnait du courage et de la force. Pour nous, les
circonstances sont plus faciles. C'est peut-étre le motif pour lequel
notre patience d’espérance n’est souvent que bien peu marquée.

La foi, I'amour et I'espérance doivent étre les ressorts de toute
notre activité chrétienne, les traits caractéristiques de notre état inté-
rieur. Lorsque, a la fin du premier siecle, I'lapotre Jean écrivit une lettre
a I'assemblée d’Ephese, il pouvait reconnaitre qu’il y avait des ceuvres,
du travail et de la patience. Extérieurement, tout était convenable. Mais
ou étaient la foi, I'amour et I'espérance ? Quelle était leur disposition
d’esprit ? Le Seigneur doit faire le reproche : «Mais j’ai contre toi que tu
as abandonné ton premier amour» (Apoc. 2:4). Et ceci est dit a une as-
semblée a laquelle, quelques années auparavant, Paul écrivait une
épitre ou il pouvait parler des bénédictions chrétiennes les plus élevées.
Les oceuvres, le travail, la patience se maintenaient & Ephése, mais
n’étaient plus caractérisés par ces grandes et puissantes vertus ; I’"habi-
tude persistait, mais la communion manquait. |l en était autrementici a
Thessalonique. Malgré une connaissance limitée, leurs ceuvres étaient
un fruit de la foi, leur travail était produit par I'amour, et leur patience
était nourrie de I'espérance.

Qu’en est-il de nous ? Dieu ne voit pas seulement notre activité. Il
voit nos ceeurs, il en sonde les motifs. Il nous demande dans quelles dis-
positions intérieures nous agissons. Est-ce par habitude, ou est-ce dans
une réelle relation de nos cceurs avec lui ? La ol ce n’est que par habi-
tude, le premier amour manque. Le premier amour est le meilleur
amour, il a Dieu seul pour objet. Dieu désire que nous nous attachions
a lui d’'un coeur non partagé. Une grande connaissance n’est pas une
sauvegarde. Ce dont nous avons besoin, c’est du dévouement de cceur.
C’est ce que nous pouvons apprendre des Thessaloniciens.

1 Thes. 1:4

«Sachant, freres aimés de Dieu, votre élection».

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Remarquons avec quelle affection 'ap6tre s’adresse a eux. Il les
appelle : «freres aimés de Dieu». Les sceurs sont bien évidemment com-
prises dans cette expression. Paul savait que les Thessaloniciens étaient
aimés de Dieu, et c’était pour lui un motif suffisant pour les aimer aussi.

C’est avec une grande conviction qu’il mentionne maintenant leur
élection. La vérité de I'élection n’est pas le theme développé ici. Elle
nous est présentée dans d’autres passages (par ex. Eph. 1:4). Ici, nous
avons simplement le fait que I'ap6tre savait qu’ils étaient élus. Com-
ment pouvait-il le savoir ? Quand il vint a Thessalonique avec Silas et
Timothée, il ne savait pas qui Dieu avait élu dans cette ville. Paul n’avait
pas acces au livre de vie, et il ne nous est pas dit qu’il ait eu une révéla-
tion particuliere de la part de Dieu a ce sujet. Mais il voyait vivre les
Thessaloniciens, il voyait les fruits de leur nouvelle vie, il voyait les ma-
nifestations de la foi, de 'amour et de I'espérance. Cela lui suffisait pour
étre convaincu que ces chrétiens étaient des élus de Dieu.

Le mot grec utilisé pour «sachant» indique que cette connaissance
n’était pas acquise par révélation mais par observation. Paul pouvait

voir dans leur comportement qu’ils étaient élus. lls transcrivaient dans
la pratique ce gu’ils avaient appris. Pourquoi la question se pose-t-elle
si souvent aujourd’hui de savoir si quelqu’un est vraiment converti ?
Cela ne vient-il pas de ce que nous ne montrons pas suffisamment clai-
rement dans nos vies de quel c6té nous sommes ? Dieu désire que nos
vies manifestent de facon claire que nous sommes ses enfants, qu’il
nous a élus. C'est tout autant possible de nos jours qu’a cette époque.

1 Thes. 1:5

«Car notre évangile n’est pas venu a vous en parole seulement,
mais aussi en puissance, et dans I’Esprit Saint, et dans une grande pléni-
tude d’assurance, ainsi que vous savez quels nous avons été parmi vous
pour I’'amour de vous».



Ce verset nous montre la source du bon état des Thessaloniciens.
C’était I'évangile. L'apotre I'appelle ici «notre évangile», parce qu’il
I’avait annoncé a Thessalonique avec ses collaborateurs. La prédication
de I’évangile est le point de départ de tout. C’'était I'un des grands piliers
du ministere de I'ap6tre Paul. Il en parle dans son discours d’adieu aux
anciens d’Ephése. L’appel a la repentance et a la foi, le témoignage a
I’évangile de la grace de Dieu, la prédication du royaume de Dieu et la
révélation de tout le conseil de Dieu, tel était son ministere (Actes
20:21, 24, 25, 27).

Paul annongait le plein évangile. Selon 1 Corinthiens 15:1 a 4, cette
prédication comprenait trois points importants, savoir que Christ est
mort, qu’il a été enseveli et qu’il est ressuscité. C'est la foi en ces grands

fondements du salut qui sauve. En fait, I'évangile est le témoignage
complet de ce que 'homme perdu trouve en Christ.

Comment donc I'évangile était-il parvenu aux Thessaloniciens ?
Paul cite ici quatre points, qui nous montrent I'ordre divin. C'était
d’abord en paroles, puis en puissance, ensuite dans I’Esprit Saint et en-

fin dans une grande plénitude d’assurance. Il en est encore ainsi main-

tenant, quand il est annoncé de la bonne maniére.

En premier lieu vient naturellement la prédication. La Parole doit
étre annoncée et entendue (ou lue) pour pouvoir étre recue. Paul écrit
aux Corinthiens : «Or je vous fais savoir, freres, I'évangile que je vous ai
annoncé, que vous avez aussi recu...» (1 Cor. 15:1). Mais tout ne se li-
mite pas a des paroles. Le message produit quelque chose, s’il est recu.
Il se manifeste en puissance. |l n’est pas dit ici que c’est la puissance du

Saint Esprit (car I'Esprit est nommé séparément), mais il est clair que ce
n’est pas une puissance humaine. C’est la puissance de Dieu. Paul écrit
aux Romains : «Je n’ai pas honte de I’évangile, car il est la puissance de
Dieu en salut a quiconque croit» (Rom. 1:16). La puissance de Dieu rend
la parole efficace dans le croyant et produit ainsi un grand changement.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Nous sommes retirés du domaine de la mort et introduits dans le do-
maine de la vie. Celui qui accepte le plein évangile recoit le Saint Esprit,

qui nous procure I’assurance du salut. Elle est appelée ici «une grande

plénitude d’assurance». C’'est en effet quelque chose de merveilleux de
savoir que nous avons été acceptés de Dieu. Il ne veut pas nous laisser
dans l'incertitude, mais nous place sur un fondement solide. Pour ceux
qui ont cru a I’évangile, les doutes sont hors de saison. Nous nous ap-
puyons sur ce que Dieu a dit et cela suffit.

Ensuite, I'exemple du serviteur nous est présenté. C'était Paul et
ses collaborateurs qui avaient préché la Parole aux Thessaloniciens. Ce-
pendant il ne suffit pas de précher. Paul ajoute : «ainsi que vous savez

guels nous avons été parmivous pour I’'amour de vous». C’est une chose
de parler, mais c’en est une tout autre d’étre. Un prédicateur ou un té-
moin de I’évangile devrait toujours étre un exemple vivant de ce qu’il
enseigne. Le discours et le comportement doivent étre en accord, sil'on
veut que le témoignage porte du fruit. Nous reviendrons plus longue-
ment sur ce principe a propos du deuxieme chapitre (v. 1-12).

Pourquoi y a-t-il souvent si peu de fruit parmi nous ? Un des motifs
n’est-il pas que nous parlons beaucoup mais que nous ne sommes pas
ce que nous disons ? Il est possible d’avoir beaucoup de connaissance

et de la facilité a s’exprimer, mais de ne mettre que trés peu en pratigue

dans la vie journaliére ce que nous avons recu. Combien il est important

d’avoir, en ce domaine aussi, le Seigneur comme modele parfait ! Ses
actes et ses paroles étaient toujours en parfaite harmonie. Aux Juifs qui
lui demandaient : «Toi, qui es-tu ?», il pouvait répondre : «Absolument
ce qu’aussi je vous dis» (Jean 8:25). Le livre des Actes commence par le
rappel de ce que Jésus «commenca de faire et d’enseigner». D’abord
faire, ensuite enseigner, ainsi en était-il pour le Seigneur. Paul I'imitait.
C’est ce que nous avons a faire aussi.

1 Thes. 1:6



«Et vous étes devenus nos imitateurs et ceux du Seigneur, ayant
recu la Parole, accompagnée de grandes tribulations, avec la joie de I’Es-
prit Saint».

Apres la description, au verset 3, des caractéres intérieurs de la
nouvelle vie dans les Thessaloniciens (la foi, 'amour et I'espérance),
nous en trouvons dans les versets 6 a 8 les caracteres extérieurs. Ce qui
s’accomplissait dans ’lhomme intérieur était rendu visible.

Avant de considérer de plus prés ces caracteres extérieurs, voyons
d’abord les circonstances dans lesquelles se trouvaient les destinataires
de la lettre, résultant du fait qu’ils avaient regu la Parole. Au chapitre 2,
nous voyons comment ils I'avaient regue dans leur coeur : ils I'avaient
acceptée comme étant «la parole de Dieu», «ainsi qu’elle I'est vérita-
blement» (v. 13). Ici, il s’agit de leurs circonstances, comme consé-
guence de leur conversion au christianisme. Leur situation était mar-
quée d’un coté par «de grandes tribulations» et d’un autre par «la joie
de I'Esprit Saint». Tribulations et joie, cela peut-il aller ensemble ? Oui,
car ce sont les traits du royaume de Dieu dans sa période actuelle,
comme Paul I'avait annoncé aux Thessaloniciens.

Pour nous aussi, le royaume de Dieu tel gu’il se présente au-
jourd’hui est lié d’'une part a la tribulation et d’autre part a la joie. Le
moment de régner avec le Seigneur n’est pas encore venu. Il est encore
un Christ rejeté, et nous partageons son rejet. Il a souffert, et nous souf-
frons avec lui. En Actes 14:22, il est rappelé aux disciples que «c’est par
beaucoup d’afflictions qu’il nous faut entrer dans le royaume de Dieu».
La, c’est le royaume sous son aspect futur, dans lequel nous régnerons
avec lui. Et le chemin qui y conduit est caractérisé par les souffrances.
Certainement, nous ne connaissons aujourd’hui que peu de ces souf-
frances. Mais celui qui se met véritablement et ouvertement du coté de
Christ, le Rejeté, en subira inévitablement. Le principe divin reste va-
lable pour tous les temps : «Et tous ceux aussi qui veulent vivre pieuse-
ment dans le Christ Jésus, seront persécutés» (2 Tim. 3:12).

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Siaujourd’hui les tribulations sont aussi notre part dans le royaume
de Dieu, nous pouvons néanmoins savourer pleinement la joie du Saint
Esprit. La joie est I'un des signes distinctifs du royaume de Dieu mani-
festé en puissance et en gloire ; c’est ce que nous voyons dans bien des
passages de I’Ancien Testament. Mais le chrétien n’a pas a attendre
I’'avenement public du royaume. |l peut savourer cette grande joie déja
maintenant, malgré toutes les oppositions. Les Thessaloniciens le fai-
saient et nous en donnent I'exemple.

Il en était de méme de I'apo6tre Paul. Il eut a passer par beaucoup
de souffrances, a subir de grandes persécutions. Il avait pourtant tou-
jours une joie profonde dans le coeur, la joie produite par le Saint Esprit.

Venons-en maintenant a ces caracteres extérieurs de la nouvelle
vie. En _premier lieu, les Thessaloniciens nous sont présentés comme

étant des imitateurs : «\Vous étes devenus nos imitateurs, et ceux du

Seigneur». lls n’étaient pas seulement devenus des chrétiens, ils le mon-
traient aussi. Mais pourquoi Paul se nomme-t-il en premier, lui et ses
collaborateurs, et le Seigneur ensuite ? En fait, les Thessaloniciens
n’avaient pas vu le Seigneur personnellement. Ce gu’ils connaissaient
de lui, c’était par le moyen de I'ap6tre Paul. lls I'avaient entendu de sa
bouche, mais avant toutes choses, ils I'avaient vu en lui. Il était si sem-
blable a son Seigneur qu’on suivait le Seigneur quand on imitait Paul.

En différentes épitres, Paul mentionne qu’il est devenu un imita-
teur du Seigneur ; et il nous exhorte a faire de méme. Une condition
préliminaire pour imiter, c’est de suivre. C’est seulement lorsque nous
nous tenons tout pres du Seigneur que nous pouvons apprendre de lui

et lui ressembler. En Philippiens 2:5, lorsque nous lisons : «Qu’il y ait
donc en vous cette pensée qui a été aussi dans le Christ Jésus», il est
qguestion de notre disposition d’esprit, de notre maniere de penser.

Pierre parle de notre marche et nous exhorte a suivre les traces du Sei-
gneur Jésus (1 Pierre 2:21). Les deux choses sont importantes, nos pen-
sées et notre comportement, et dans les deux cas, Jésus devrait étre vu.




C’est le but de I'Esprit de Dieu de former en nous I'image de notre Sei-
gneur. Pour cela, il est nécessaire que nous nous occupions beaucoup
de lui. Ce n’est que s’il est journellement devant nous et que nous le
contemplons dans tous les détails de sa vie sur cette terre, que nous
pouvons étre ses imitateurs.

1 Thes. 1:7

«De sorte que vous étes devenus des modéles pour tous ceux qui
croient dans la Macédoine et dans I’Achaie».

Voici le deuxiéme caractére extérieur. Les imitateurs deviennent

des modéles. La Macédoine était la province du nord, ou se trouvait
Thessalonique ; I’Achaie, celle du sud, ou se trouvait Corinthe, ville d’ou
Paul a écrit sa lettre. Combien puissant devait étre le témoignage des
Thessaloniciens pour que Paul puisse les présenter comme des mo-
deles !

Cette parole est aussi pour nous. Dieu désire que nous montrions
notre drapeau ; il veut que nous soyons, comme imitateurs de Christ,
des modeles pour nos freres et sceurs. Chacun doit voir qui nous sui-
vons. Si nous sommes des modeles, c’est que nous montrons ouverte-
ment que nous suivons le Seigneur et que nous portons sa marque. Nos
freres et sceurs, de méme que les personnes qui nous entourent, nous
observent attentivement. Que voient-ils en nous ? Manifestons-nous
les caracteres du Seigneur Jésus ou voit-on ceux du vieil homme ?

Il ne s’agit pas ici de théorie abstraite, mais de christianisme pra-
tigue. La premiere chose n’est pas de transmettre une doctrine a
d’autres, mais de la vivre, en nous nourrissant journellement de sa Pa-
role et en nous approchant sans cesse de lui dans la priere. Pour cela,
nous n’avons pas besoin d’'une grande connaissance, mais d’attache-
ment au Seigneur Jésus. Souvent, ce ne sont pas les croyants qui ont
une grande connaissance qui sont des modeles pour les autres, mais
ceux qui, silencieusement, vivent ce que Christ représente pour eux.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Quel contraste quand nous comparons les Thessaloniciens avec les
Corinthiens ! Paul peut dire a ces derniers qu’en toutes choses ils
avaient été enrichis, de sorte qu’ils ne manquaient d’aucun don de
grace (1 Cor. 1:5-7). Mais ou lisons-nous qu’ils étaient des modeles pour
d’autres ? Nulle part ! Au contraire, leur comportement était malheu-
reusement une occasion de mise en garde et d’avertissement pour
d’autres. Les Thessaloniciens, eux, savaient encore relativement peu de
choses, mais ils vivaient ce qu’ils savaient.

1 Thes. 1:8

«Car la parole du Seigneur a retenti de chez vous, non seulement
dans la Macédoine et dans I’Achaie, mais, en tous lieux, votre foi envers
Dieu s’est répandue, de sorte que nous n’avons pas besoin d’en rien
dire».

Nous avons dans ce verset le troisieme caractére extérieur, pour

ainsi dire le dernier maillon de la chaine. lls étaient premierement des
imitateurs, ensuite des modeles, ils nous sont enfin présentés comme
des témoins. Ce témoignage n’était pas limité a la Macédoine et a
I’Achaie, mais allait bien au-dela. Leur conduite appuyait la proclama-
tion de I’évangile par I'ap6tre et ses compagnons. La parole du Seigneur
avait retenti depuis chez eux et leur foi était devenue visible. Leur té-
moignage consistait aussi bien en paroles qu’en actions. C’est ce qu’ils
avaient vu en Paul. Leurs paroles et leur conduite étaient en harmonie.

La déclaration de ce verset est d’autant plus remarquable que les
moyens de communication de ce temps-la étaient tres limités. Les
transmissions d’informations ne pouvaient étre qu’orales ou manus-
crites.

Nous avons peine a concevoir aujourd’hui un témoignage aussi vi-
vant. Mais I’évangile a-t-il changé ? L’Esprit a-t-il changé ? Le Seigneur
a-t-il changé ? Non ! Certes, les circonstances sont différentes, mais sur-
tout, c’est nous qui avons changé. Et pourtant le Seigneur peut encore



opérer en nous et faire de nous des témoins vivants. Suivons-le et lais-
sons- nous former a son image. Nous pourrons alors étre des modeles
pour d’autres et notre témoignage sera vrai et crédible. Un témoignage
qui n’a pas sa source dans la communion avec le Seigneur et qui n’est
pas en harmonie avec notre marche sera difficilement recu. Pensons a
Lot. Son association avec le monde rendait impossible un témoignage
efficace, de sorte que I’on se moquait de lui lorsqu’il parlait du jugement
qui allait venir sur la ville (Gen. 19:14).

1 Thes. 1:9

«Car eux-mémes racontent de nous quelle entrée nous avons eue
aupreés de vous, et comment vous vous étes tournés des idoles vers Dieu,
pour servir le Dieu vivant et vrai... »

Les deux derniers versets de ce premier chapitre traitent du but
gue Dieu avait dans le salut des Thessaloniciens. lls s’étaient tournés (on
pourrait dire convertis) des idoles vers Dieu. Cette conversion n’était
pas un but en elle-méme. lls s’étaient convertis : 1° pour servir Dieu, 2°
pour attendre des cieux son Fils.

Le comportement des Thessaloniciens avait pour résultat que le
monde méme (bien qu’involontairement) devenait témoin de la puis-
sance de I'’évangile. Les hommes avaient vu le changement qui s’était
opéré en eux, etils en parlaient. Le fait qu’ils s’étaient tournés des idoles
vers Dieu ne pouvait tout simplement pas étre caché.

Ce passage montre clairement ce que le Nouveau Testament en-
tend par «conversion». Nous nous sommes tant habitués a certaines
expressions que nous ne savons parfois plus du tout quel est leur sens
profond. Conversion et repentance sont deux choses intimement liées,
dont nous ne pouvons comprendre la signification qu’en les gardant en-
semble. L'histoire bien connue du fils prodigue en Luc 15 nous en donne
une bonne illustration. Assis aupres des pourceaux et se remémorant la
maison paternelle, il se repentit. Il mena deuil sur son propre état et

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

reconnut qu’il avait mal agi. Se repentir ne signifie pas s’astreindre a
certains exercices de repentance, c’est un changement de ses pensées.
La repentance s’accompagne toujours d’une tristesse selon Dieu quant
a notre propre état de péché et quant a nos mauvaises voies (cf. 2 Cor.
7:10). Mais, pour le fils prodigue, ce n’était pas tout. Le changement de
son attitude intérieure (son repentir) eut des conséquences. En effet il
se leva pour retourner vers son Pere. S'il était resté avec les pourceaux,
rien n’aurait changé. Mais il a fait un demi-tour et s’en est allé vers son
péere. Voila la conversion : c’est se lever et retourner a Dieu.

Repentir et conversion vont ensemble. Dans sa prédication, Pierre
I’a exprimé ainsi : «Repentez- vous et vous convertissez, pour que vos
péchés soient effacés» (Actes 3:19). Nous trouvons la méme association
de termes dans les paroles de Paul. Il annongait aux hommes «de se
repentir et de se tourner vers Dieu, en faisant des ceuvres convenables
a la repentance» (Actes 26:20). La repentance est intérieure, la conver-
sion est visible extérieurement.

N.B. : La repentance consiste a porter sur la vie de péché antérieure a
la nouvelle naissance, le méme jugement que Dieu ! Pour ce faire,
il faut d’abord naitre de nouveau, c’est dans la puissance de la vie
nouvelle que I'on est capable de se repentir | La repentance est
le 1°" fruit de la vie divine | L’absence de repentance démontre
qgu’il n’y a pas la vie divine ! Mais la repentance ne produit pas la
vie !

La conversion est un changement de direction : on se détourne
d’une chose, et on se tourne vers une autre chose. Nous trouvons cela
tres explicitement en Actes 26:18 : «... pour qu’ils se tournent des té-
neébres a la lumiere, et du pouvoir de Satan a Dieu». C'est aussi un chan-
gement de position : nous sommes sortis des ténébres et du pouvoir de
Satan, et nous sommes entrés dans la lumiére et vers Dieu. C'est de ce
grand changement que nous parle notre verset : «Vous vous étes tour-
nés des idoles vers Dieu». Beaucoup de Thessaloniciens étaient précé-
demment des paiens, et comme tels servaient leurs propres idoles.



Quand Paul était a Athénes, son esprit était bouleversé en voyant la ville
remplie d’idoles (Actes 17:16). Nous pouvons bien penser qu’il en était
de méme a Thessalonique.

Maintenant, ce changement avait eu lieu. Autrefois, ces croyants
avaient serviles idoles, maintenant, ils servaient Dieu. Les idoles étaient
sans aucune vie, elles ne pouvaient ni voir, ni entendre. Comme toutes
les choses qui appartiennent a ce monde, elles étaient aussi dans la
mort. Mais les Thessaloniciens avaient affaire maintenant a un Dieu vi-
vant. Les idoles n’étaient rien d’autre qu’'un mensonge, mais ceux qui
avaient cru étaient en relation avec le Dieu de vérité. Quel changement
magnifique !

Il en est ainsi aussi maintenant. Quand un homme se convertit a
Dieu, tout change. La conversion est une rupture radicale, un change-
ment total d’orientation. Par la conversion, la maniere de vivre est com-
pléetement modifiée. Une personne convertie passe des ténebres a la
lumiere, du domaine de la puissance de Satan au royaume du Fils de
I'amour du Pére. Peut-on se représenter des contrastes plus grands ?

Arrétons-nous sur une conséquence pratique de ce verset. Nous
sommes-nous véritablement et radicalement séparés de tout ce qui ap-
partient a notre premiere maniére de vivre ? Dans la vie d’'un enfant de
Dieu aussi, il peut y avoir des idoles qu’on ne veut pas abandonner. Nous
nous sommes tournés vers Dieu, mais n’avons peut-étre pas tout quitté,
et il y a encore dans notre vie des domaines ou le Seigneur n’est pas
vraiment le maitre. Nos idoles, ce sont les choses qui se placent entre le
Seigneur et nous. Si nous les laissons subsister, elles privent notre vie
spirituelle de force.

La conversion chrétienne est une orientation vers Dieu, c’est-a-dire
vers une personne. C'est ce qui fait le caractere unique du christianisme.
Nous n’avons pas simplement affaire a une doctrine, mais a des per-

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

sonnes divines. N’oublions jamais cela. La doctrine chrétienne est excel-
lente, mais elle ne nous est utile que si nous la maintenons en relation
avec Dieu et avec le Seigneur Jésus.

Les Thessaloniciens s’étaient convertis pour servir Dieu. C’'est aussi

notre mission de servir Dieu dans ce monde. Le mot utilisé ici pour «ser-
vir» signifie que nous servons Dieu comme esclaves, que nous mettons
toute notre vie a sa disposition. Ce mot est aussi utilisé en 2 Pierre 2:19 :
«Car on est esclave de celui par qui on est vaincu». C'est la portée de la
pensée que nous avons ici. En Philippiens 2, nous lisons que le Seigneur
a pris la forme d’esclave, et en Romains 1, Paul se présente comme es-
clave de Jésus Christ. Dans ces deux passages, le mot «esclave» est de
la méme famille que le mot «servir» que nous avons ici. Nous ne nous
sommes pas convertis pour faire de temps en temps une bonne ceuvre
pour Dieu, ou pour accomplir une fois ou I'autre un service, mais pour
étre entierement a sa disposition, pour le servir comme des esclaves.
Dieu désire que toute notre vie lui soit consacrée, que nous lui apparte-
nions entierement. Le service de Dieu, dans ce sens, est une activité
permanente qui ne prendra fin que quand le Seigneur viendra.

Le Seigneur Jésus est notre modele parfait. Qui a été un serviteur
comme lui ? Tout un évangile — celui de Marc — nous le présente
comme le vrai Serviteur venu pour faire en toute chose la volonté de
Dieu. C’est de lui seul que nous pouvons apprendre le vrai service pour
Dieu, le dévouement, la consécration a Dieu. En Exode 21:1 a 6, il nous
est parlé du serviteur hébreu. Dans cette figure, nous reconnaissons le
Seigneur Jésus dans son dévouement a Dieu. Il n’a pas voulu sortir libre,
il a voulu servir a toujours. Qu’il en soit de méme pour nous !

La plupart de ceux qui lisent ces lignes ont sans doute recu le Sei-
gneur Jésus comme leur Sauveur personnel. Mais nous contentons-
nous de savoir que nos péchés sont pardonnés et qu’aucun jugement
ne nous atteindra plus ? Ou bien sommes-nous réellement disposés,



comme chrétiens, a remettre notre vie entiére a Dieu, a la lui consa-
crer ? Dieu n’a évidemment pas besoin de notre service, mais il attend
de nous que nous le lui offrions. Consacrer sa vie a Dieu, ce n’est pas
une contrainte, mais un privilége. C'est encore possible actuellement.

1 Thes. 1:10

«Pour attendre des cieux son Fils qu’il a ressuscité d’entre les morts,
Jésus, qui nous délivre de la colére qui vient».

Apreés avoir parlé du service pour Dieu, Paul nous présente le deu-
xiéme grand but de la conversion : nous attendons du ciel le Fils de
Dieu. Les Thessaloniciens vivaient dans I'attente permanente du Sei-

gneur Jésus. Cette espérance était si vivante qu’ils étaient troublés
parce que quelques-uns d’entre eux s’étaient endormis avant que le Sei-
gneur revienne pour établir son royaume.

Le retour du Seigneur Jésus est aussi notre espérance. En Tite 2:13,
Paul dit : «Nous attendons la bienheureuse espérance et I'apparition de
la gloire de notre grand Dieu et Sauveur Jésus Christ, qui s’est donné lui-
méme pour nous». Ce n’est pas simplement une espérance, c’est une
bienheureuse espérance. Dans ce passage, nous discernons que non
seulement nous attendons la venue du Seigneur pour nous, mais aussi

sa venue avec nous, lorsqu’il viendra sur la terre. La différence entre sa

venue pour nous et sa venue avec nous retiendra de plus pres notre
attention ultérieurement, mais disons déja maintenant ceci: Il s’agit
d’une seule et méme venue, qui se déroulera en deux phases. Nous at-
tendons Celui qui vient pour enlever son Epouse, mais nous nous réjoui-
rons aussi avec lui, lorsque tout honneur lui sera rendu sur cette terre.

La vérité concernant le retour du Seigneur fut I'une des premiéres
vérités que I'ennemi ait obscurcies. En étudiant I'histoire de I'Eglise,
nous constatons cela rapidement. La conséquence en fut que les chré-
tiens se sentirent chez eux sur la terre et oubliérent leur caractére cé-
leste. Par la grace de Dieu, nous possédons de nouveau de la lumiére

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

concernant cette vérité. Nous savons tres bien que le Seigneur revient.
Mais sommes-nous imprégnés de cette vérité ? Est-elle simplement une
connaissance théorique ou marque-t-elle notre maniére de vivre et de
penser ? Attendons-nous vraiment le Seigneur chaque jour, comme les
Thessaloniciens ? Il a dit : «Je viens bientot». Ces paroles ont toujours
été vraies. Mais s’il y a eu une fois des chrétiens qui ont eu a attendre
journellement le Seigneur, c’est bien nous.

Nous voyons ici ce qu’est une vie chrétienne orientée vers un but.
Elle consiste dans le service pour Dieu et dans I'attente du Seigneur Jé-
sus. Servir et attendre, — voila les deux pdles entre lesquels se déroule
toute notre vie. Et ces deux activités devraient toujours étre en équi-
libre. Si nous ne sommes orientés que vers le service et oublions sa ve-
nue, le service sera bientot le centre, et non plus le Seigneur. Alors, d’un
service qui était bon au départ peut méme dériver une mauvaise acti-
vité. Si, parce que nous vivons dans I'attente du Seigneur, nous oublions
le service, toute notre vie est comme paralysée. Le temps du service
n’est pas encore passé. La perspective du retour du Seigneur ne devrait
pas nous paralyser, mais nous stimuler. Quand il sera venu, il n’y aura
plus de service possible pour lui.

Et maintenant, qui donc est celui que nous attendons du ciel ?

L'apo6tre ne dit pas simplement que nous attendons le Seigneur Jésus,
bien que cela soit exact. Nous le trouvons ici sous un triple caractére.

Premiérement, il est le Fils, ensuite celui qui est ressuscité d’entre les

morts, enfin Jésus. Comme ailleurs dans la Bible, ces noms et ces titres

ne sont pas utilisés au hasard ; ils ont toute leur signification.

Le Fils, le Fils de Dieu, le Fils de I'amour du Pére est d’abord placé
devant nous. Il est I'objet de la joie et de la satisfaction du Pere. C'est
de cette méme maniére qu’il devrait étre I'objet de notre attente. Nous
I"aimons, lui, le Fils bien-aimé du Pere, et nous I’attendons.



Mais il est aussi celui que Dieu a ressuscité d’entre les morts. Il est

devenu véritablement homme et il le reste. C'est comme homme qu’il
est entré dans la mort, et qu’il a été ressuscité et glorifié par Dieu. C'est
comme tel que nous pouvons |'attendre. Il viendra comme le Fils de
I’'homme élevé par Dieu a la place supréme.

Il est enfin «Jésus», c’est-a-dire le Sauveur. Pour nous, il vient
comme celui qui, un jour, mourut sur la croix de Golgotha, comme seul
médiateur entre Dieu et les hommes.

Paul ajoute alors : «... qui nous délivre de la colére qui vient». Dans

la Parole, le mot «colere» peut s’appliquer d’'une maniére toute géné-
rale a la colere de Dieu. Nous lisons par exemple en Jean 3:36 : «Qui
croit au Fils a la vie éternelle ; mais qui désobéit au Fils ne verra pas la
vie, mais la colére de Dieu demeure sur lui». Ce n’est que par I'ceuvre
du Seigneur Jésus qu’un homme peut échapper a la juste colére de Dieu.
Le mot «colere» peut aussi s’appliquer — et c’est la pensée principale
ici — aux jugements qui viendront sur la terre quand les croyants se-

ront enlevés dans le ciel. Dans ce sens, nous lisons plus loin dans cette

épitre : «Dieu ne nous a pas destinés a la colere, mais a I'acquisition du
salut» (5:9). Dans les chapitres 6 a 19 de I’Apocalypse, la «colere» est
mentionnée cing fois pour décrire le jugement de Dieu qui culminera
dans la grande tribulation (6:16, 17 ; 11:18 ; 16:19 ; 19:15).

En tant que croyants de la dispensation de la grace, nous n’avons
rien a craindre des jugements qui viendront sur cette terre et qui nous
sont décrits dans I’Apocalypse. La parole de Dieu le dit clairement. Le
Seigneur Jésus nous sauvera avant ces jugements. Ceci ressort trés dis-
tinctement d’Apocalypse 3:10, ou le Seigneur dit, en se présentant lui-
méme comme Juge : «Parce que tu as gardé la parole de ma patience,
moi aussi je te garderai de I’heure de I'épreuve qui va venir sur la terre
habitée tout entiere, pour éprouver ceux qui habitent sur la terre».

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Comme croyants, nous sommes sauvés de toute manifestation de la co-
lere de Dieu parce qu’un Autre a subi cette colére pour nous. C'est une
grande consolation.

Nous I'attendons ainsi, d’'un coté parce qu’il est le Fils de I'amour
du Pére, celui que nous aimons aussi, et d’un autre c6té parce qu’il nous
gardera des jugements a venir.

Chapitre 2 : Le ministére de ’apotre Paul

Alors qu’au premier chapitre, ce sont les Thessaloniciens eux-
mémes et leur témoignage exemplaire qui sont placés devant nous,
dans le deuxiéme, c’est essentiellement I’'ap6tre Paul que nous pouvons
considérer comme modele. L’Esprit de Dieu nous introduit plus profon-
dément dans la vie et dans la conduite de ce serviteur remarquable.

A Thessalonique, le ministére de Paul fut d’abord celui d’un évan-
géliste. Quand plusieurs furent venus a la foi, il exerga celui d’un berger.
Dans ces deux activités, il fut fidele et dévoué. Au chapitre premier déja,
il avait dit : «Vous savez quels nous avons été parmi vous pour I'amour
de vous». Il développe maintenant cette pensée. Paul était plein de sol-
licitude pour les Thessaloniciens ; il les portait sur son cceur et priait
pour eux.

Bien qu’un ministere tel que celui de Paul n’ait été confié a aucun
d’entre nous, nous pouvons toutefois apprendre beaucoup de 'apotre.
Le Seigneur ne nous a peut-étre pas confié le don d’un évangéliste ou
d’un pasteur. Mais nous devons et pouvons étre ses témoins dans ce
monde, et étre en aide a nos freres et sceurs. Ainsi ce chapitre, qui a
premiere vue parait ne pas contenir beaucoup d’enseignements pra-
tigues, est en fait important et instructif.

1 Thes. 2:1

«Car vous-mémes vous savez, freres, que notre entrée au milieu de
vous n’a pas été vaine».



Huit fois dans cette épitre, I'apbtre dit que les Thessaloniciens «sa-
vaient». |l peut s’appuyer sur le fait qu’eux-mémes pouvaient confirmer
ses déclarations. lls savaient quelle avait été «son entrée» parmi eux,
car ils I'avaient eux-mémes vécue.

Cette «entrée» n’avait pas été vaine. Dieu avait mis sa riche béné-
diction sur le service et sur le dévouement de I'ap6tre. «Vain» signifie
aussi : inutile, vide, sans fruit. Il n’en avait pas été ainsi pour les Thessa-
loniciens ; la prédication de I’'évangile n’était pas restée sans résultats.
Au verset 9 du chapitre précédent, Paul avait déja mentionné son en-
trée aupres d’eux et en avait rappelé les fruits : ils s’étaient tournés des
idoles vers le Dieu vivant et vrai, pour le servir et attendre des cieux son
Fils. Ici nous trouvons plutot le caractére qu’avait revétu cette entrée.

Il'y a un grand encouragement dans la pensée qu’aucun service ac-
compli pour Dieu ne sera fait en vain. En 1 Corinthiens 3:6, nous appre-
nons que si notre service consiste a planter et a arroser, c’est Dieu qui

donne l'accroissement et le fruit. Et s’il nous accorde de voir ce fruit, ce
n’est pas pour que nous nous en prévalions, mais pour nous stimuler.

1 Thes. 2:2

«Mais, aprés avoir auparavant souffert et avoir été outragés a Phi-
lippes, comme vous le savez, nous avons eu toute hardiesse en notre
Dieu pour vous annoncer I’évangile de Dieu avec beaucoup de combats».

Paul rappelle aux Thessaloniciens ce qui avait eu lieu a Philippes,

leur premiére étape en Europe. Le livre des Actes, au chapitre 16, nous

en fait le récit. Avec Silas, ils avaient rencontré la la persécution et de
grandes souffrances. lls avaient fait un séjour en prison, dont ils porte-
raient longtemps les marques. Mais cela ne les avait pas retenus d’an-
noncer I’évangile avec beaucoup de zele. Bien au contraire, ils avaient
eu «toute hardiesse» en leur Dieu.

Paul parlait sans se laisser effrayer. Il savait quelle bonne nouvelle
lui avait été confiée et rien ne pouvait 'empécher de I'annoncer a

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

d’autres. Pour lui, la hardiesse n’était pas une excitation charnelle, nidu
fanatisme. Cette hardiesse était «en Dieu». Tel doit toujours étre son
caractere. Si nous nous recherchons nous-mémes dans le service, si
nous faisons une place a la chair, le danger est grand que nous fassions
notre propre volonté — dans le service méme pour le Seigneur.

Paul savait aussi que cette hardiesse n’allait pas de soi. C'est pour-

quoi il exhortait les croyants a prier pour lui, afin qu’il puisse «parler a

bouche ouverte pour donner a connaitre avec hardiesse le mystére de
I’évangile» (Eph. 6:19).

N’éprouvons-nous pas le besoin de prier pour que nous soyons har-
dis en notre Dieu ? Il est relativement simple d’avoir de la hardiesse
guand les circonstances sont faciles ; mais qu’en est-il quand nous avons
arencontrer la raillerie et 'opposition ? Paul ne se laissait pas détourner
de servir son Dieu par les épreuves qu’il rencontrait. Il proclamait har-

diment I’évangile de Dieu. Il n"annongait pas un message humain, mais

celui de Dieu. Le mot «évangile» parait six fois dans cette épitre : on a
trois fois «I’évangile de Dieu» (2:2, 8, 9), une fois «notre évangile» (1:5),
une fois «I’évangile du Christ» (3:2) et une fois simplement «I’évangile»
(2:4). C'est le message de Dieu aux hommes, et son sujet est le Seigneur
Jésus (Rom. 1:1-4).

Cet évangile avait été confié a I'apotre Paul et a ses compagnons
d’ceuvre, c’est pourquoi il dit «notre évangile». Ce n’était pas de la pré-
tention. Cela montre I'identification entiere de Paul avec son maitre et
avec ce gu’il préchait. Il s’identifiait avec le message qu’il devait trans-
mettre. |l devrait en étre ainsi de nous aujourd’hui. Ce que nous devons
annoncer aux hommes n’est pas n’importe quel message, c’est «I’évan-
gile de Dieu». D’un c6té, cette pensée nous donne du courage, mais
d’un autre, elle nous montre notre responsabilité.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt05-Actes_des_Apotres.htm#nt05_16

Malgré la hardiesse qu’il avait, ce n’était pas facile pour Paul d’an-
noncer I"évangile. Il le faisait «avec beaucoup de combats». Il n"’em-
ployait pas des armes humaines, car c’était un combat contre I'opposi-
tion spirituelle des ennemis du Seigneur. La ou Dieu ouvre une porte
pour I’évangile, Satan s’éleve toujours pour empécher ou détruire
I’ceuvre de Dieu. Chaque serviteur du Seigneur doit faire son compte
avec cela. Le service chrétien conduit ainsi a un combat spirituel, que
nous ne pouvons mener que dans la puissance du Seigneur. Si nous
combattons pour lui, nous pouvons aussi compter sur son secours.

1 Thes. 2:3

«Car notre exhortation n’a eu pour principe ni séduction, ni impu-
reté, et nous n’y avons pas usé de ruse».

Apreés l'introduction des versets 1 et 2, 'ap6tre commence a dé-
crire son activité. Dans les versets 3 a 6, nous voyons d’abord I'aspect
négatif, c’est-a-dire ce que I'apbtre et ses compagnons d’ceuvre n’ont
pas été et n’ont pas fait. Dés le verset 7, nous avons I'aspect positif, ce
gu’ils étaient et ce qu’ils faisaient.

Paul énumere d’abord sept caracteres qui étaient absents de son
ministere ; il n’y avait

e niséduction,

e niimpureté,

® niruse,

e nirecherche de plaire aux hommes,

e niflatterie,

e nicupidité,

e nirecherche de gloire pour lui-méme.

Les persécutions qu’il subissait ne venaient pas toutes du monde.

Visiblement, parmi les croyants, il y en avait aussi qui le calomniaient,

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

en jetant des doutes sur les motifs de son activité. Ceci ressort du con-
texte général de ce chapitre. Il devait ainsi combattre sur plusieurs
fronts. Mais il n’avait rien a se reprocher ; ses motifs étaient purs et sans
mélange.

Il n’en est pas autrement aujourd’hui. Les serviteurs du Seigneur
connaissent aussi bien les souffrances de la part de ceux du dehors que
les attaques de ceux qui, du dedans, leur attribuent de mauvais motifs.
Combien il est important que nous éprouvions nos cceurs de maniere
permanente, afin que personne ne puisse nous faire de reproches justi-
fiés |

Paul dit premiérement que son exhortation n’a pas eu pour prin-

cipe la séduction. Séduire signifie ici induire en erreur volontairement.

C’est la maniére d’agir d’'un faux docteur, non d’un vrai serviteur du Sei-
gneur. C'est de ceux-la que parle Jude lorsqu’il dit : «lls se sont aban-
donnés a 'erreur de Balaam» (v. 11). L’apotre Jean parle aussi de cela
lorsqu’il met en contraste «I’esprit de vérité et I'esprit d’erreur» (1 Jean
4:6). La source de la prédication de Paul était I'authentique parole de
Dieu, non pas une doctrine falsifiée ou une fausse doctrine.

Deuxiemement Paul mentionne l'impureté. |l ne préchait pas pour
des raisons malsaines, mais vivait dans la sainteté personnelle et la pu-
reté. La séduction et I'impureté vont souvent la main dans la main,
comme la fausse doctrine et la dissolution (voir par exemple Jude 4 et 2
Pierre 2:18). Paul enseignait la vérité de Dieu, avec laquelle I'impureté
n’est jamais associée. La parole de Dieu nous conduit toujours a la sain-
teté, jamais dans la direction opposée. Beaucoup de religions paiennes
associent leurs cultes avec I'immoralité. Et parmi les sectes modernes
qui submergent nos pays européens dits chrétiens, cette méme asso-
ciation peut souvent étre observée. Une doctrine qui favorise I'immora-
lité ne peut étre de source divine.



Troisiemement, Paul parle de ruse. En 2 Corinthiens 4:2, marcher
avec ruse s’allie avec falsifier la parole de Dieu. L’ap6tre ne |'avait pas
fait ; il n"avait pas utilisé I'’évangile comme un «appat» pour tromper les
Thessaloniciens, mais il I'annoncait afin qu’ils y trouvent le salut et la
vie.

1 Thes. 2:4

«Mais comme nous avons été approuvés de Dieu pour que I’évan-
gile nous fiat confié, nous parlons ainsi, non comme plaisant aux
hommes, mais a Dieu qui éprouve nos cceurs ».

Paul avait été appelé par le Seigneur lui-méme pour annoncer
I’évangile. Peu avant la conversion de Saul, Jésus dit a Ananias : «Cet
homme m’est un vase d’élection pour porter mon nom devant les na-
tions et les rois, et les fils d’Israél» (Actes 9:15). L’apotre lui-méme men-
tionne en plusieurs occasions I'appel qu’il avait recu de Dieu. Il I'exprime
tres clairement dans I'épitre aux Galates : «Mais quand il plut a Dieu,
qui m’a mis a part deés le ventre de ma mere et qui m’a appelé par sa
grace...» (Gal. 1:15). Paul fut ainsi mis a part dés sa naissance et appelé
par grace. Toutefois il fallait que ce serviteur de Dieu, malgré son élec-
tion et son appel, fasse ses preuves. Dieu le fit passer par diverses
épreuves qui mirent en évidence I'approbation divine. Ainsi il avait la
recommandation de Dieu lui-méme. Celle des hommes lui importait
peu.

Paul était profondément conscient que Dieu lui avait confié I'évan-
gile. C'est pourquoi aussi il se sentait responsable de ce gu’il disait, non
devant les hommes, mais devant Dieu. |l ne cherchait pas a plaire aux
hommes. Voici donc le quatrieme motif qui doit étre exclu de I'activité
du serviteur du Seigneur. Nous ne devons pas chercher a plaire aux
hommes, mais a Dieu seul.

Le danger d’adapter nos paroles a nos auditeurs est toujours

grand. En 1 Pierre 4:11, nous sommes exhortés a «parler comme oracles

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

de Dieu». Le message qui nous a été confié est grand, grave et impor-
tant. C'est pourquoi nous ne devons pas étre préoccupés de dire des
paroles qui plaisent aux hommes, mais a Dieu. Il doit en étre ainsi dans
tout ministere, que ce soit a I'égard des incrédules ou des croyants.
Nous devons dire ce que Dieu nous commande et ne pas nous deman-
der s’il ne serait pas mieux de taire ceci ou cela, parce que nous pour-
rions nous attirer des difficultés avec nos auditeurs. Ce qui est décisif
pour notre service, c’est I'approbation de Dieu.

C’est Dieu qui sonde nos cceurs. Il voit la source cachée de nos ac-
tions et de nos pensées. Nous pouvons faire illusion aux hommes, mais
pas a Dieu. Par Jérémie le prophéte, il dit : «Moi, I'Eternel, je sonde le
ceeur, j'éprouve les reins» (17:10). Le coeur évoque ici aussi bien nos
motifs que nos affections. Dieu sonde toutes choses, devant lui rien
n’est caché.

1 Thes. 2:5

«Car aussi nous n’avons jamais usé de parole de flatterie, comme
vous le savez, ni de prétexte de cupidité, Dieu en est témoin».

Nous trouvons ici le cinquieme et le sixieme caractere que ne doit
pas revétir le ministere d’un serviteur du Seigneur. Il s’agit de choses
qgue I'on peut observer souvent : la flatterie et la cupidité. Paul peut

prendre a témoins tant les Thessaloniciens que son Dieu lui-méme, que
ces deux maux ne furent pas trouvés en lui.

Une parole de flatterie fait une impression trés agréable sur les au-
diteurs. A ce sujet, Paul écrit a son enfant Timothée : «ll y aura un temps
ou ils ne supporteront pas le sain enseignement; mais, ayant des
oreilles qui leur démangent, ils s’Tamasseront des docteurs selon leurs
propres convoitises» (2 Tim. 4:3). Actuellement nous vivons dans ces
derniers jours de la profession chrétienne. On ne veut entendre que des
paroles agréables, qui ne secouent pas, mais qui bercent en sécurité. On
aime les belles prédications, qui suscitent peut-étre I’émotion, mais qui




ne s’adressent pas a la conscience. La parole de Dieu est tout autre, elle

va jusqu’au fond de notre étre. Elle nous réveille et parle a notre cons-

cience. Ce n’est pas toujours doux et agréable. Aussi comme croyants,
nous avons besoin de sentir le tranchant de |la parole de Dieu sur notre
cceur et sur notre conscience. Dans tout ministere oral, il est important
de ne pas flatter, mais d’annoncer la parole telle que Dieu le veut.

«Ni de prétexte de cupidité» — Si le service du Seigneur est orienté

vers quelque profit personnel, alors nous I'utilisons pour satisfaire notre
cupidité. Mais Paul était a I’abri de ce reproche ; il travaillait méme de
ses propres mains (2:9), afin de ne donner occasion a aucun reproche.
La convoitise a I’égard des richesses est odieuse aux yeux de Dieu. Le

Seigneur lui-méme nous met en garde : «Voyez, et gardez-vous de toute
avarice» — ou avidité (Luc 12:15). La cupidité est de I'idolatrie (Col. 3:5),
c’est pourquoi nous devons veiller a ce qu’elle ne soit en aucune ma-
niére associée au service du Seigneur. En 1 Timothée 6:5, il est question
d’hommes corrompus dans leur entendement, qui estiment que la piété
est une source de gain. Combien il est coupable de prendre le service
du Seigneur comme paravent pour cacher des choses mauvaises ! Ré-
pétons-le, nous pouvons faire illusion aux hommes, mais certainement
pas a Dieu.

1 Thes. 2:6

«Nous n’avons pas cherché la gloire qui vient des hommes, ni de
votre part, ni de la part des autres, quand nous aurions pu vous étre a
charge comme apoétres de Christ».

Nous en arrivons a la septieme chose qui doit étre exclue des motifs
du serviteur de Dieu : la mise en valeur de soi-méme. Nous sommes

tous exposés a vouloir dépasser les autres, a rechercher I’'honneur de la
part des hommes. Dans le service du Seigneur aussi, ce danger est tres
grand, et nous avons tous besoin de prier pour en étre gardés. Le désir
de s’élever lui-méme caractérisait Diotréphe, dont I'ap6tre Jean disait a

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

son ami Gaius : «il aime a étre le premier» parmi les saints et «il ne nous
recoit pas» (3 Jean 9). Le Seigneur Jésus nous met en garde de facon
pressante contre cette tendance : «Quiconque s’éléve, sera abaissé ; et
celui qui s’abaisse sera élevé» (Luc 14:11). Ne voulons-nous pas ap-
prendre de lui qui, bien que possédant la place la plus élevée, s’est
anéanti lui-méme, s’est abaissé lui-méme infiniment ?

Satan connait nos coeurs mieux que nous-mémes. Il sait avec quelle
facilité nous recherchons les honneurs et tente continuellement de
nous faire tomber par ce moyen. Combien nombreux sont ceux qui sont
déja tombés dans ce piege de la recherche de la gloire pour soi-méme,
au détriment de I'ceuvre du Seigneur.

Paul ne voulait étre a la charge de personne. |l était apotre, c’est-
a-dire envoyé du Seigneur, et comme tel, il aurait pu attendre et accep-
ter I'aide matérielle des assemblées. Mais il y renoncgait. Néhémie, dans
I’Ancien Testament, nous donne le méme exemple. Il dit : «Mais les gou-
verneurs précédents qui avaient été avant moi, avaient été a charge au
peuple, et ils avaient pris d’eux du pain et du vin... Mais moi, je n’ai pas
fait ainsi, a cause de la crainte de Dieu. Et j'ai aussi tenu ferme, dans ce
travail de la muraille» (Néh. 5:15, 16).

Celui qui veut servir le Seigneur doit pouvoir s’adapter aux circons-
tances et aux besoins. Les fréres et sceurs qui sont en mission dans des
pays lointains et qui ont affaire a des cultures différentes I'expérimen-
tent et peuvent le confirmer. En bien des domaines, ils doivent s’adap-
ter aux us et coutumes du pays, sans attendre un traitement particulier.
Sinon, ils risquent de devenir une charge pour les autres.

1 Thes. 2:7

«Mais nous avons été doux au milieu de vous. Comme une nourrice
chérit ses propres enfants».



Les versets 7 a 12 nous présentent maintenant dans leur aspect
positif les traits caractéristiques du ministere de Paul et de ses compa-

gnons parmi les Thessaloniciens. Il parle de ce qu’ils avaient été en fait
parmi eux. Il utilise dans ce but I'image d’une mere et celle d’un pere (v.
7 et 11), qui l'un et I'autre prennent soin de leurs enfants avec amour.
Il peut paraitre un peu étrange que Paul se compare ici a une mere qui
allaite son nourrisson. Mais cette comparaison est la pour nous faire
comprendre la tendresse avec laquelle Paul s’occupait des Thessaloni-
ciens. Dieu lui-méme utilise I'image d’une mére pour illustrer son amour
envers nous ; en Esaie 66:13, il dit : «Comme quelqu’un que sa mére
console, ainsi moi, je vous consolerai». Le Seigneur Jésus s’en sert aussi,
lorsqu’il pleure sur Jérusalem : «Que de fois j'ai voulu rassembler tes
enfants, comme une poule sa couvée sous ses ailes, et vous ne 'avez
pas voulu !» (Luc 13:34).

La poule est la mére par excellence, chez les animaux. Et le Seigneur
emploie cette image pour exprimer son amour envers son peuple ter-
restre. Nous ne trouvons jamais dans la Bible que Dieu soit appelé une
mere ; nous le connaissons comme Pére. Mais nous ne devons pas |'as-
similer a un pére humain. Dans les relations naturelles, un pere n’a pas
la méme tendresse de sentiments qu’une mere, simplement parce qu’il
est un homme. Quant a Dieu, il en est autrement. Il a 'amour d’une
mere, comme il a 'amour d’un pere. En lui tout est parfait.

Paul se montre ici comme un imitateur de Dieu a I'égard des
croyants. L'amour paternel exhorte et instruit ; I'amour maternel en-
toure de soins avec tendresse. Quand des enfants ont besoin de conso-
lation, c’est plutdt vers la mere qu’ils se tournent. Pour apprendre
quelque chose, pour avoir une explication, ils vont vers le pere. Nous
avons besoin, nous aussi, dans |'assemblée, d’amour paternel et
d’amour maternel.

Nous trouvons ici trois caractéeres de I'amour maternel. Une meére

est douce, elle nourrit, et elle prend soin. Nous retrouvons le méme mot

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«doux» en 2 Timothée 2:24 : «ll ne faut pas que |'esclave du Seigneur
conteste, mais qu’il soit doux envers tous». Paul nous en a donné
I’'exemple. Les faux apotres qui s’étaient glissés a Corinthe étaient tout
le contraire. lls n’étaient pas doux ; ils «asservissaient et dévoraient» les
croyants (2 Cor. 11:20). Manifestons-nous la douceur dans le service du
Seigneur ?

«Nourrir» signifie donner a I’enfant ce qui est nécessaire a sa crois-
sance. Le Seigneur a confié a Pierre la tache de «paitre ses agneaux»
c’est-a-dire de leur donner la nourriture (Jean 21:15). Enfin, «chérir» si-
gnifie ici les tenir au chaud, comme le fait un oiseau pour ses petits dans
son nid. De méme que les enfants ont besoin de la «chaleur» du foyer
familial, les enfants de Dieu ont aussi besoin de chaleur. C'est pourquoi
nous devrions étre a méme d’en apporter a nos fréres et soeurs. Y a-t-il
un meilleur modéle que le Seigneur ? «ll nourrit et chérit son assem-
blée» (Eph. 5:29). Objets nous-mémes de ses soins, nous devrions suivre
son exemple.

1 Thes. 2:8

«Ainsi, vous étant tendrement affectionnés, nous aurions été tout
disposés a vous communiquer non seulement I’évangile de Dieu, mais
aussi nos propres vies, parce que vous nous étiez devenus fort chers».

Nous avons ici une nouvelle expression de cet amour «maternel»
de Paul pour les croyants auxquels il s’adresse. Il ne voulait pas seule-
ment leur annoncer |’évangile, mais il était prét a leur communiquer sa
propre vie, c'est-a-dire a laisser sa vie pour eux. Quel contraste avec

ceux qui annoncent I’évangile par «cupidité» ! Ceux-ci ne seront jamais
préts a se donner pour les autres, préoccupés qu’ils sont de leurs
propres avantages.

Ce verset nous montre que Paul était pasteur autant qu’évangéliste
pour les Thessaloniciens. «Communiquer I'évangile» est la premiére
tache de I’évangéliste, «communiquer sa propre vie» appartient au vrai



service pastoral. Paul unissait ces deux dons, imitant en cela son Maitre.
En Jésus, ils apparaissent en perfection. Il dit : «Je suis le bon berger : le
bon berger met sa vie pour les brebis» (Jean 10:11). Paul ne pouvait
ajouter quoi que ce soit a la mort expiatoire du Seigneur, bien slr, mais
il était prét a donner sa vie, si nécessaire, pour les croyants.

Paul était «tendrement affectionné» aux Thessaloniciens. Cette
expression ne figure gu’ici dans le nouveau Testament. Ceux qui sont ou
ont été missionnaires pour le Seigneur sont sans doute mieux a méme
de ressentir ce que I'apotre exprime. Le motif qui I'animait en tout était
I’'amour : «... parce que vous nous étiez devenus fort chers». Quel lien
d’amour entre lui et les Thessaloniciens ! Connaissons-nous ce lien qui
nous unit avec tous nos freres et sceurs ? L'amour est-il le motif de toute
notre conduite et de notre service a leur égard ?

1 Thes. 2:9

«Car vous vous souvenez, fréres, de notre peine et de notre labeur ;
c’est en travaillant nuit et jour pour n’étre a charge a aucun de vous, que
nous vous avons préché I’évangile de Dieu».

Paul rappelle de nouveau ici aux Thessaloniciens quelque chose
gu’ils pouvaient confirmer. Il ne leur avait pas seulement annoncé
I’évangile, il I'avait fait avec peine et labeur, travaillant nuit et jour. Tout
ce qu’il faisait, il le faisait pour son Seigneur, se mettant lui-méme de
coté. Il vivait la parole de Dieu qu’il préchait, — modele pour tous ceux
qui veulent servir le Seigneur.

Au verset 2, nous I'avions vu comme évangéliste, annoncant a des
inconvertis la Parole de la croix. Nous le voyons ici dans le caractére de

pasteur, présentant I'évangile a ceux qui étaient déja venus a la foi.
Nous-mémes aussi, comme enfants de Dieu, nous avons toujours besoin
de nous remémorer les fondements de I'évangile et notre position de-
vant Dieu. «L’évangile de Dieu touchant son Fils» (Rom. 1:2) implique

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

beaucoup plus que la bonne nouvelle aux hommes pécheurs. La prédi-
cation de I’évangile ancre le croyant sur le fondement inébranlable du
salut. C'est pourquoi Paul écrit aux saints de Rome, qui étaient déja des
croyants : «Je suis tout prét a vous annoncer I’évangile, a vous aussi qui
étes a Rome» (1:15). Et aux Corinthiens : «Je vous fais savoir, freres,
I’évangile que je vous ai annoncé» (1 Cor. 15:1).

Le ministere de Paul n’était pas toujours facile, il était caractérisé
par la peine et le labeur. Les deux expressions sont voisines, mais peine

«fait plutot penser au genre de travail, et labeur a son intensité. Pour
lui, la prédication de I’évangile n’était pas une promenade ni une occu-
pation secondaire ; il ne connaissait pas la semaine de trente-cing ou
guarante heures, ni les vacances. Non, il s’identifiait totalement avec
I’ceuvre et ne reculait devant aucun effort.

De plus, il ne voulait étre a la charge de personne, c’est-a-dire ne
dépendre financierement d’aucun d’entre eux. Durant ses voyages,
nous le voyons a maintes reprises travailler de ses propres mains pour
ne pas devoir étre soutenu par d’autres. Travaillant nuit et jour, il lui
restait bien peu de repos. Le mot utilisé ici pour travailler fait penser a
un travail manuel, a une activité professionnelle. Nous savons que son
métier était de «faire des tentes» (Actes 18:3), et par ce moyen il put,
au moins partiellement, subvenir a ses besoins. En prenant congé des
Ephésiens, il leur dit : «Vous savez vous-mémes que ces mains ont été
employées pour mes besoins et pour les personnes qui étaient avec
moi. Je vous ai montré en toutes choses, qu’en travaillant ainsi il nous
faut secourir les faibles, et nous souvenir des paroles du Seigneur Jésus,
qui lui-méme a dit: Il est plus heureux de donner que de recevoir»
(Actes 20:34, 35). Dans sa seconde lettre aux Thessaloniciens, il revient
sur ce sujet, en disant : «Car vous savez vous-mémes comment il faut
gue vous nous imitiez ; car nous n’avons pas marché dans le désordre
au milieu de vous, ni n"avons mangé du pain chez personne gratuite-
ment, mais dans la peine et le labeur, travaillant nuit et jour pour n’étre



a charge a aucun de vous ; non que nous n’en ayons pas le droit, mais
afin de nous donner nous-mémes a vous pour modele, pour que vous
nous imitiez» (2 Thess. 3:7-9).

Paul traite de ce sujet d’'une maniere approfondie en 1 Corinthiens
9. Il explique que, selon I'ordre du Seigneur lui-méme, ceux qui annon-
cent I’évangile ont le droit de vivre de I'évangile (v. 14). Puis il ajoute :
«Mais moi je n’ai usé d’aucune de ces choses... Quel est donc mon sa-
laire ? C'est que, en évangélisant, je rends I'évangile exempt de frais,
pour ne pas user comme d’une chose a moi de mon droit dans I'évan-
gile» (v. 15-18). Dans la deuxieéme épitre, il répete encore une fois qu’il
voulait «annoncer gratuitement I'évangile» (11:7). Il était un imitateur
de son Seigneur, qui n’est pas venu ici- bas «pour étre servi, mais pour
servir». Personne ne pouvait lui reprocher de tirer profit de I'évangile,
ni d’avoir été a la charge des freres.

De I'ensemble des passages cités ci-dessus, nous pouvons déduire
les principes suivants, quant au soutien financier de ceux qui s’em-
ploient a I'ceuvre du Seigneur. Le serviteur de Dieu accomplit sa tache
et se confie seulement en son Maitre; il ne construit pas avec les
moyens financiers d’autrui. Mais d’un autre coté, c’est la responsabilité
des croyants de veiller a ce que les serviteurs du Seigneur disposent de
ce qui est nécessaire. «L’ouvrier est digne de son salaire», a dit Jésus
(Luc 10:7).

1 Thes. 2:10

«Vous-mémes, vous étes témoins, et Dieu aussi, combien nous nous
sommes conduits saintement, et justement, et irréprochablement en-
vers vous qui croyez».

Les derniers mots du verset montrent que Paul s’adresse aux Thes-
saloniciens comme a ceux qui sont dans la foi au Seigneur Jésus. La foi
était le fondement de la relation entre Paul et eux. Elle demeure au-

jourd’hui encore le fondement de nos relations entre nous.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Ce que Paul avait a dire aux Thessaloniciens n’était pas des paroles
en l'air; ils pouvaient rendre témoignage a ce sujet, et Dieu lui-méme
pouvait le faire, lui qui regarde non seulement les actions, mais les mo-
tifs du coeur. Et parce que les motifs de Paul étaient purs, il pouvait en
appeler, comme il I'avait fait plus haut (v. 5), a leur témoignage comme
a celui de Dieu.

Nous trouvons alors trois caractéres du ministére de Paul envers

les croyants. Premiérement, sa conduite était sainte, c’est-a-dire pure,

pieuse, selon Dieu. On pouvait constater que sa vie était séparée du
mal, et entierement consacrée a Dieu. Deuxiemement, il agissait juste-

ment, rendant a chacun ce qui lui revenait. Enfin sa_conduite était a

I’abri de tout blame ; il n’avait rien a se reprocher a lui-méme. Ces trois

mots : «saintement», «justement» et «irréprochablement» se rappor-

tent respectivement a son comportement a I'égard de Dieu, des
hommes et de lui-méme.

Chaque croyant au service du Seigneur (ce que sans doute nous dé-
sirons tous étre) est particulierement observé, tant par le monde que
par ses freres. En outre, il est exposé aux attaques de Satan. C’est pour-
quoiil estimportant de nous appliquer a vivre de maniere que personne
ne puisse nous faire de reproches. Rien ne fait plus de tort a I'ceuvre du
Seigneur dans ce monde que les occasions de chute que nous pouvons
étre pour d’autres. Le modele de Paul est placé ici devant nous. Puis-
sions-nous le suivre !

1 Thes. 2:11

«Ainsi que vous savez comment nous avons exhorté chacun de vous,
comme un pére ses propres enfants, vous exhortant, et vous consolant,
et rendant témoignage».

Nous avons déja vu au verset 7 la différence entre I'amour mater-
nel et I'amour paternel. Nous voyons ici en quoi se manifeste I’'amour



d’un pére en Christ : il exhorte, il console et il témoigne. D’autres pas-

sages nous disent qu’un pere discipline (par ex. Héb. 12:6, 7), mais il
n’en est pas fait mention ici. La discipline peut consister a reprendre
celui qui est sur un mauvais chemin, tandis que I’exhortation est tou-
jours positive : elle indique le bon chemin, et c’est ce dont nous avons
besoin. La consolation — ou I’encouragement — nous sont aussi néces-
saires afin que nos forces soient renouvelées. Le réle d’un pere, enfin,
est de présenter le témoignage de la parole de Dieu pour l'instruction

et I’éducation.

Paul ne les avait pas seulement enseignés collectivement, il I'avait
fait aussi individuellement : il dit, chacun d’entre vous ! Le ministére de

pasteur ne consiste pas seulement dans la présentation publique de la
Parole. Il s’exerce en premier lieu individuellement, a I'occasion de con-
versations particulieres permettant de s’enquérir des difficultés et des
besoins de chacun. C’est un ministere a la fois trés discret et tres impor-
tant. Les étres humains sont si divers et ont des besoins si variables que
les entretiens personnels sont irremplagables.

Sommes-nous reconnaissants a Dieu pour les freres qui accomplis-
sent ce service de berger, qui s’occupent des ames individuellement, qui
exhortent, consolent et enseignent ? Ce sont des dons que Dieu nous a
faits et nous devrions beaucoup estimer leur service. Mais demandons-
nous aussi si le Seigneur ne nous a pas confié un tel service. Il n’est pas
nécessaire pour cela d’étre engagé «a plein temps» dans I’ceuvre du Sei-
gneur. Ce service peut étre accompli localement par ceux auxquels le
Seigneur met cela a coeur. Combien nous en avons besoin aujourd’hui
dans les assemblées locales !

1 Thes. 2:12

«Pour que vous marchiez d’une maniéere digne de Dieu qui vous ap-
pelle a son propre royaume et a sa propre gloire».

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Ce verset touche le fondement méme de I'enseignement de
I’'apo6tre aux Thessaloniciens. Il ne lui suffisait pas de les avoir amenés a
la foi, il voulait les conduire plus loin et les aider dans leur vie de
croyants. Ceci est bien important. Beaucoup de chrétiens se satisfont de
savoir qu’ils sont sauvés et ne viendront pas en jugement. Mais Dieu ne
se contente pas de cela; il veut gue nous croissions intérieurement. Ce

passage nous montre quel est le but de Dieu pour nous. En méme
)

temps, il est important pour la compréhension de toute I'épitre. Il est
comme un condensé de I'enseignement de 'apotre.

La premiere chose est donc que nous marchions d’une maniére

digne de Dieu. Le terme grec pour «marcher» signifie «aller et venir». Il
se retrouve dans plusieurs passages du Nouveau Testament, dans un
sens figuré. Il évoque toute notre conduite, dans tous les domaines,
gu’il s’agisse de nos paroles, de nos pensées, de nos actes ou de nos
sentiments. Le mot «digne» signifie aussi: «conforme». Tout notre
comportement doit étre en conformité avec ce que nous professons et
avec notre appel.

L’'expression «marcher d’une maniere digne de» se trouve trois fois
sous la plume de Paul, chaque fois en rapport avec le caractere de
I’épitre ou elle apparait. Elle nous indique avec quoi notre marche doit
étre en accord. (En Philippiens 1:27, nous trouvons I’expression «con-

duisez-vous d’'une maniere digne», mais le mot grec original est diffé-

rent).

Les croyants sont exhortés, en Colossiens 1:10, a marcher d’une

maniere digne du Seigneur. lls étaient en danger de détourner leurs re-

gards de Christ et de s’occuper d’autres choses par lesquelles ils pen-
saient enrichir leur foi. Paul leur présente alors la plénitude de la gloire
du Seigneur et leur rappelle qu’ils avaient a marcher d’une maniere
digne de lui. lls devaient étre remplis de la connaissance de sa volonté,
pour que leur marche soit en accord avec la dignité et la gloire du Sei-
gneur.


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt11-Philippiens.htm#nt11_01
https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt12-Colossiens.htm#nt12_01

En Ephésiens 4:1 nous lisons : «Je vous exhorte donc, moi, le pri-
sonnier dans le Seigneur, a marcher d’une maniere digne de I'appel
dont vous avez été appelés». Cet appel nous est tout spécialement dé-
veloppé dans le chapitre 2. Par I'appel de Dieu, nous sommes «un
homme nouveau», «un seul corps» ; nous sommes «gens de la maison
de Dieu», «un temple de Dieu», «une habitation de Dieu par I'Esprit».
Voila la doctrine telle que Dieu nous la présente et qui doit étre visible
et manifestée dans notre marche. Nous avons a marcher a la hauteur
de cette vérité si précieuse.

Dans le passage qui est devant nous, il s’agit de marcher d’une ma-
niére digne de Dieu, qui nous a appelés a son propre royaume et a sa
propre gloire. C’'est-a-dire que notre comportement doit étre en accord
avec la sainteté et la dignité de notre Dieu. Il nous appelle a son propre
royaume et a sa propre gloire, et cela doit étre vu dans les siens. Le
chrétien a sa part dans ce royaume et dans cette gloire, et sa conduite
doit étre en rapport avec une telle position.

Bien que, dans cette lettre, I'expression «royaume de Dieu» n’ap-

paraisse que dans ce passage, ce sujet y est pourtant développé en dé-
tail. Nous allons nous y arréter un peu. Que faut-il comprendre par

cette _expression ? Le royaume de Dieu est le domaine ou s’exerce

I"autorité de Dieu, autorité qu’il a confiée au Seigneur Jésus comme Fils
de 'homme. Il est dans les plans de Dieu de soumettre un jour toutes
choses au Seigneur Jésus.

Quand il reviendra sur cette terre, ce royaume sera établi avec puis-
sance et avec gloire et il en prendra possession. C'est la «le jour du Sei-
gneur», mentionné en d’autres passages (1 Thess. 5:2; 2 Thess. 2:2).
Dans le méme sens, I’Ancien Testament parle souvent du «jour de
’Eternel». Le Seigneur, actuellement, ne posséde pas encore ce
royaume de maniere officielle et visible. D’aprés Hébreux 2:8, toutes
choses lui sont déja assujetties, mais nous ne voyons pas encore qu’il

en est ainsi. Il est maintenant le rejeté du monde. Lorsqu’il est venu sur

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

cette terre pour établir son regne, il n’a rencontré que souffrance. On
n’a pas voulu de lui, et son régne n’a pu étre établi. Il en est de méme
jusqu’a aujourd’hui ; c’est pourquoi le royaume de Dieu a revétu actuel-
lement une forme cachée, que seule la foi discerne.

Mais en quoi le royaume nous concerne-t-il ? Eh bien, nous voyons

ici que nous sommes appelés a ce royaume de Dieu ! Cela signifie que,

guand le Seigneur viendra pour établir son régne en puissance et en
gloire, nous régnerons avec lui. Telle sera notre position dans le
royaume futur. Du haut du ciel, nous partagerons sa suprématie et sa
gloire. Cependant nous faisons déja partie de ce royaume, bien qu’il

soit caché aux yeux des hommes, et que le temps de la domination ef-
fective ne soit pas encore la.

De méme que le Seigneur est aujourd’hui encore rejeté, ceux qui
reconnaissent sa seigneurie et ses droits dans leur vie sont rejetés. Le
royaume de Dieu dans sa forme actuelle implique la souffrance, comme

c’était le cas pour les Thessaloniciens eux- mémes. Le chemin vers la
gloire du royaume futur passe pour nous aussi par la souffrance. Paul
en parle de nouveau dans sa deuxieéme épitre : « ... que vous soyez esti-
més dignes du royaume de Dieu pour lequel aussi vous souffrez» (1:5) ;
et en Actes 14:22, nous lisons qu’il exhortait les disciples «a persévérer
dans la foi, les avertissant que c’est par beaucoup d’afflictions qu’il nous
faut entrer dans le royaume de Dieu». Il y a donc deux phases dans ce

royaume : — la période actuelle, ou nous reconnaissons sur nos vies les

droits du Roi rejeté, et par conséquent sommes aussi rejetés et dans la
souffrance, — et la période future, dans laquelle nous partagerons sa

gloire et régnerons avec lui.

«Marcher d’une maniere digne de Dieu qui nous appelle a son
propre royaume» signifie aussi que notre comportement sur cette terre
est en accord avec les bénédictions du régne a venir. Notre marche doit
étre a la hauteur de cette scéne glorieuse. Plus tard, il ne sera pas diffi-


https://www.bibliquest.net/Bible/BibleJNDhtm-nt10-Ephesiens.htm#nt10_04

cile aux hommes d’étre sujets de ce royaume et de reconnaitre I'auto-
rité du Roi. Actuellement, c’est en vérité difficile, mais c’est une source
de bonheur. Les Thessaloniciens en sont la preuve : ils avaient regu la
Parole avec de grandes tribulations, mais aussi avec la joie de I'Esprit
Saint. llIs souffraient, mais ils étaient heureux dans le Seigneur. Il peut
en étre de méme pour nous, quoique nous devions reconnaitre que
nous avons une bien petite part aux souffrances de Christ. A la pensée
du royaume de Dieu est aussi associée celle de notre responsabilité,
comme disciples du Seigneur Jésus, de reconnaitre déja maintenant ses
droits sur nos vies.

Nous ne sommes toutefois pas seulement appelés «a son propre
royaume», mais encore «a sa propre gloire». A cet égard, nous pouvons

penser a ce que Pierre écrit aux Juifs de la dispersion : «Le Dieu de toute
grace... vous a appelés a sa gloire éternelle dans le Christ Jésus» (1
Pierre 5:10). Notre destinée est en effet la gloire de la maison du Pere,
ou nous golterons éternellement un bonheur parfait dans la commu-
nion du Pére et du Fils. Mais remarquons surtout que ce passage lie la
propre gloire de Dieu avec le royaume qui est mentionné juste avant.
Cela dirige nos pensées vers Apocalypse 21, ol nous voyons la sainte
cité, la Jérusalem céleste, image de I'assemblée de Dieu dans le Millé-
nium. Une de ses caractéristiques est qu’elle parait «ayant la gloire de
Dieu» (v. 10). Quand les hommes de ce temps-la verront I'assemblée —
figurée par la sainte cité — ils contempleront en elle la gloire de Dieu.
Sa propre gloire sera reflétée dans I'assemblée. C'est a cela que nous
sommes appelés, mais devons-nous attendre pour cela notre manifes-
tation avec lui ? Non, et c’est justement ce que nous trouvons ici dans
cette épitre aux Thessaloniciens. Nous devons déja refléter cette gloire
de Dieu dans un monde de ténébres qui ne veut rien savoir de lui. C'est
notre responsabilité. Nous ne pouvons pas vivre a un niveau inférieur a
celui de notre appel céleste.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Moralement, Dieu nous forme déja pour son royaume et pour sa
gloire. Ce qui sera bientot réalité dans I'avenir doit étre le principe de
notre vie et de notre comportement. Bien que le péché soit encore 13,
nous pouvons, par la puissance de I'Esprit Saint, mener une vie par la-
quelle Dieu est glorifié.

1 Thes. 2:13

«C’est pourquoi aussi nous, nous rendons sans cesse grdces a Dieu
de ce que, ayant recu de nous la parole de la prédication qui est de Dieu,
vous avez accepté, non la parole des hommes, mais (ainsi qu’elle 'est
véritablement) la parole de Dieu, laquelle aussi opére en vous qui
croyez».

Dans les versets 13 a 16, Paul entre maintenant dans un nouveau
sujet. Il rappelle aux Thessaloniciens de quelle maniére ils avaient recu
la révélation de Dieu et quelles en étaient les conséquences pour eux.
C’était pour lui un sujet de reconnaissance. Il avait commencé sa lettre
en remerciant Dieu pour eux et il continue ici a le faire. Avec ses com-
pagnons d’ceuvre, il pouvait continuellement rendre graces de ce que
les Thessaloniciens avaient recu I’évangile gu’ils leur avaient préché,
non comme un simple message humain, mais comme la parole de Dieu.

Le message que nous avons a annoncer aux hommes n’est pas
d’origine humaine, mais divine (Cf. Gal. 1:11). Nous ne parlons pas de la
part d’'un homme, mais de la part de Dieu. L’ap6tre pouvait dire aux
Corinthiens : «Nous sommes donc ambassadeurs pour Christ, — Dieu,
pour ainsi dire, exhortant par notre moyen ; nous supplions pour Christ :
Soyez réconciliés avec Dieu !» (2 Cor. 5:20). Nous avons la mission ex-
presse de Dieu, comme représentants du Seigneur Jésus, d’avertir les
hommes d’étre réconciliés avec Dieu. Il ne saurait y avoir de mandat
plus important. Et parce que c’est Dieu lui-méme qui nous I'a confié,
nous avons la responsabilité de ne pas ajouter d’éléments humains a ce
message. Paul ne I'avait pas fait.



Nos paroles ne sont évidemment pas inspirées. Nous devons étre
conduits par I'Esprit Saint, mais personne aujourd’hui ne peut pré-
tendre prononcer des paroles inspirées de Dieu. L'inspiration divine,
comme elle nous est présentée en 2 Timothée 3:16, concerne unique-
ment la Parole écrite, telle que nous I'avons entre nos mains. Et rien ne
permet d’affirmer que, dans toutes ses prédications orales de I’évangile,
I'ap6tre Paul ait été directement inspiré. Mais les Thessaloniciens
avaient recu son message comme étant la parole de Dieu. Et il I'était
véritablement. L’apotre dit ailleurs : «Mais nous, nous avons recu, non
I’esprit du monde, mais I'Esprit qui est de Dieu, afin que nous connais-
sions les choses qui nous ont été librement données par Dieu ; des-
quelles aussi nous parlons, non point en paroles enseignées de sagesse
humaine, mais en paroles enseignées de |'Esprit, communiquant des
choses spirituelles par des moyens spirituels » (1 Cor. 2:12, 13).

A ce propos, il est bon de nous souvenir que la Bible, de sa premiére
a sa derniere page, est la parole de Dieu, non une parole d’hommes.
Dieu s’est servi d’écrivains humains, auxquels il a confié la fonction de
canaux de sa révélation. «Car la prophétie n’est jamais venue par la vo-
lonté de 'homme, mais de saints hommes de Dieu ont parlé, étant
poussés par I'Esprit Saint» (2 Pierre 1:21). Il a plu a Dieu, au cours des
siecles, de se servir d’hommes pour transcrire sa Parole, mais chaque
mot de la Bible est inspiré de Dieu. C’est pourquoi toute I’Ecriture pos-
sede une autorité divine.

Actuellement, dans la chrétienté, on prétend parfois que certains
enseignements de Paul ne font plus autorité pour nous, parce qu’ils pré-
sentent sa pensée personnelle. Une telle attitude montre que I'on ne
recoit plus la Parole comme les Thessaloniciens. On ne veut pas recon-
naitre que Dieu a utilisé la pensée d’un fidele serviteur du Seigneur pour
devenir partie intégrante de sa Parole inspirée.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Les croyants de Thessalonique avaient d’abord recu la Parole, puis
ils 'avaient acceptée et enfin elle avait opéré en eux. Voila I'enchaine-
ment divin. Recevoir et accepter ne sont pas équivalents ; le premier
concerne plutét I'oreille, le second, le coeur. C'est une chose d’écouter
ou de lire la parole de Dieu, et c’en est une autre de la recevoir vraiment
dans son cceur. Ce n’est qu’en ceux qui I'ont acceptée effectivement au
plus profond d’eux- mémes qu’elle peut opérer. Il ne s’agit pas ici de la
Parole qui ameéne a la repentance, mais de son ceuvre en nous, ses en-

fants. Dieu ne veut pas limiter son action a notre salut et a notre paix ;
c’est sa volonté expresse qu’elle opére profondément en nous qui
croyons.

En Hébreux 4, nous avons la pensée plus générale de |'opération
de la parole de Dieu dans le coeur des hommes : « Car la parole de Dieu

est vivante et opérante, et plus pénétrante qu’aucune épée a deux tran-
chants, et atteignant jusqu’a la division de I'ame et de I'esprit, des join-
tures et des moelles ; et elle discerne les pensées et les intentions du
cceur» (v. 12). Le mot de l'original grec pour opérante inclut la pensée
de I"énergie. Il doit y en avoir dans nos vies de croyants. Dieu désire qu’il
soit vu concrétement que nous avons accepté sa Parole.

1 Thes. 2:14

«Car vous, fréres, vous étes devenus les imitateurs des assemblées
de Dieu qui sont dans la Judée dans le Christ Jésus ; car vous aussi, vous
avez souffert de la part de vos propres compatriotes les mémes choses
qu’elles aussi ont souffertes de la part des Juifs».

Au chapitre 1, 'ap6tre avait déja rappelé qu’ils avaient recu la Pa-
role avec beaucoup de tribulations (v. 6). Il y revient ici. La tribulation
était une conséquence du fait que la parole de Dieu opérait avec puis-
sance dans leur vie. Si les Thessaloniciens n’avaient pas confessé ouver-
tement le Dieu vivant qu’ils voulaient désormais servir, ils se seraient



épargné bien des souffrances. Mais les souffrances n’ont rien d’extraor-
dinaire pour le chrétien. Elles dirigent nos pensées vers le royaume de
Dieu. Le chemin de la gloire, pour les sujets du royaume, passe par la
tribulation.

Paul compare la situation des Thessaloniciens avec celle des Juifs
croyants, et leur déclare que leurs freres en Palestine vivaient les
mémes circonstances. Ce que les premiers avaient a endurer de la part
de leurs compatriotes paiens, les derniers I'’enduraient de la part des
Juifs de leur pays. En outre, I'apotre leur montre combien ils étaient
étroitement unis a leurs freres juifs. Il s’était adressé a eux comme a
I’'assemblée des Thessaloniciens... dans le Seigneur Jésus Christ (1:1), et
il qualifie les assemblées de Judée comme étant dans le Christ Jésus.
Elles étaient, comme eux, des assemblées de Dieu.

Le Nouveau Testament nous présente I'assemblée sous divers as-
pects. Plusieurs passages nous la montrent selon le conseil de Dieu,
comme un tout, c’est- a-dire constituée de tous les croyants de I'époque
actuelle. D’autres passages nous présentent I'aspect local — ou la re-
présentation locale — de I'assemblée, par exemple 1 Corinthiens 11:18.
C’est aussi la pensée de diverses assemblées locales que nous avons ici.
Il'y avait des assemblées en Judée comme en Europe. Elles n’étaient pas
seulement quelque peu liées les unes aux autres, mais elles faisaient
partie du corps complet de Christ. Il en est de méme aujourd’hui: la
parole de Dieu ne connait pas d’assemblées locales indépendantes,
mais un seul corps de Christ, une seule assemblée. Quand elle parle de
la représentation locale du corps de Christ, elle ne I'envisage jamais in-
dépendamment de I'ensemble (voir par ex. 1 Cor. 12:27).

1 Thes. 2:15

«Qui ont mis a mort et le Seigneur Jésus et les prophétes, et qui nous
ont chassés par la persécution, et qui ne plaisent pas a Dieu, et qui sont
opposés a tous les hommes».

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Paul saisit I'occasion de la condition des assemblées en Judée pour
faire quelques commentaires sur les Juifs et leur comportement. Le ver-
set 15 contient cing reproches a leur adresse :

1. lls ont mis a mort le Messie.

2. lls ont tué les propheétes.

3. lls ont chassé Paul par la persécution.

4. lIs ne plaisaient pas a Dieu.

5. Ils sont opposés a tous les hommes.

Le point culminant de la méchanceté des Juifs a été le rejet et la
crucifixion de leur Messie, leur roi. C’est le reproche que leur fait Pierre
en Actes 2:23 : «vous l'avez cloué a une croix et vous I'avez fait périr par
la main d’hommes iniques». C’'était le meurtre de celui qui était le don
inexprimable de Dieu. De méme qu’ils avaient tué les serviteurs de
I’Eternel, dans I’Ancien Testament, ils avaient maintenant mis a mort le
Fils bien-aimé de Dieu (cf. Marc 12:8). Cependant, le livre des Actes nous
montre qu’ils traiterent aussi les disciples du Seigneur de la méme ma-
nieére. Comme ils avaient rejeté leur roi, ils rejetaient aussi ceux qui vou-
laient le suivre. Paul, poursuivi par la persécution, en fit bien vite I'ex-
périence. Leur conduite ne pouvait jamais plaire a Dieu, bien qu’ils aient
prétendu le servir. Dans sa grace et sa sagesse, Dieu se servit de leur
opposition pour faire porter I’évangile aux nations, mais cela ne diminue
en rien leur responsabilité ; ils auront a rendre compte de leur terrible
comportement.

La persécution est toujours quelque chose d’abominable, mais elle
prend un caractére particulierement cruel, et méme sadique, lorsqu’elle
s’exerce au nom de la religion. Toute I'histoire de I'Eglise est |a pour le
prouver, et on en trouve encore des exemples dans les temps actuels.
Satan réussit toujours a aveugler les hommes en les faisant utiliser des
motifs religieux pour donner libre cours a leur cruauté.

1 Thes. 2:16



«Nous empéchant de parler aux nations afin qu’elles soient sau-
vées, pour combler toujours la mesure de leurs péchés ; mais la colére
est venue sur eux au dernier terme».

Le résultat de I'opposition des Juifs a I'évangile fut que le message
en fut porté désormais aux nations. L'instrument choisi par Dieu pour
cela fut particulierement I'ap6tre Paul, ce qui souleva le plus grand dé-
plaisir des Juifs. Tout en refusant pour eux- mémes le salut en Jésus, ils
s’opposerent a ce qu’il soit annoncé aux nations. lls étaient visiblement
conscients qu’il s’agissait d’'une chose de grande valeur, et c’est pour-
quoi ils ne pouvaient supporter de le voir offert aux paiens par Paul. lls
se considéraient comme le peuple élu de Dieu et regardaient les Gentils
avec mépris. L'idée d’un évangile qui apporte les mémes bénédictions
aux paiens et aux Juifs leur était insupportable. Nous voyons souvent
cela dans le livre des Actes. A Antioche de Pisidie, par exemple, «les
Juifs, voyant les foules, furent remplis de jalousie et contredirent a ce
gue Paul disait, contredisant et blasphémant» (13:45). De méme a Jéru-
salem, lors de son apologie devant le peuple, il put parler jusqu’au mo-
ment ou il leur dit que Dieu I'avait envoyé «au loin vers les nations». «lls
I’écouteérent jusqu’a ce mot, et ils éleverent leur voix, disant : Ote de la
terre un pareil homme, car il n’aurait pas da vivre» (Actes 22:22). Par ce
comportement, les Juifs mirent le comble a leur péché et firent débor-
der la mesure.

Cela ne pouvait pas rester sans conséquences. La colére de Dieu est
venue sur eux a son dernier terme, c’est-a-dire a son comble. Cette pa-
role n’est pas encore pleinement accomplie. Un premier déploiement
de cette colere a eu lieu lors de la destruction de Jérusalem en I'an 70
par les Romains. Quelle qu’en soit I'horreur, ce ne pouvait étre qu’un
prélude au jugement de Dieu qui atteindra les Juifs dans un temps en-
core futur. Il en est de méme des terribles malheurs que ce peuple a
connus depuis lors.

1 Thes. 2:17

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«Or pour nous, fréres, ayant été séparés de vous pour un temps, de
visage et non de cceur, nous avons d’autant plus, avec un fort grand dé-
sir, cherché a voir votre visage».

Apreés cette digression, Paul revient a ses relations avec les Thessa-
loniciens. N’est-il pas touchant de voir avec quelle affection il parle ? Ses
relations avec eux étaient empreintes d’un amour sincere. Il s’adresse a
eux comme a des fréres avec qui il est étroitement uni. Tout son désir
était de les revoir, comme une meére qui a été séparée de ses enfants
bien-aimés. Bien qu’absent de corps, il était présent avec eux de coeur.
Et nous, aimons-nous tous nos fréeres et sceurs, comme Paul, ou bien
restons-nous indifférents a leurs circonstances ? Bien que nous n’en
connaissions que quelques-uns, nous pouvons manifester dans la priere
le lien qui nous unit a eux tous.

1 Thes. 2:18

«C’est pourquoi nous avons voulu aller vers vous, moi Paul, et une
fois et deux fois, et Satan nous en a empéches».

Dans le livre des Actes, nous voyons que, depuis Thessalonique,
Paul est allé a Athénes puis a Corinthe. Il avait rencontré d’autres freres,
mais n’oubliait pas pour autant ceux de Thessalonique. Il désirait ar-
demment les revoir et revenir vers eux, parce qu’il se faisait du souci
pour eux.

Mais cela ne tenait pas a lui qu’il ne soit pas venu ; c’était Satan qui
I’en avait empéché ! Comment cela s’est manifesté dans les faits, nous
ne le savons pas. Paul dit simplement que Satan s’était opposé a cette
visite. Aurions-nous dit une chose pareille ? En Actes 16:6, nous lisons
gue le Saint Esprit les avait empéchés d’annoncer I’évangile en Asie. Ceci
nous parait déja plus compréhensible. Mais comment est-il possible que
Satan puisse empécher un serviteur du Seigneur de faire quelque chose
qui n’est pas contraire a la volonté de Dieu ? Le désir de Paul était bon,



ses motifs étaient purs. Satan était le seul qui avait un intérét a s’oppo-
ser a une nouvelle venue de Paul a Thessalonique, et Dieu laissa faire.

Dans nos vies, nous devons aussi apprendre a discerner entre ce
qui est la volonté directe de Dieu et ce qu’il permet. Il est bien évident
gue Satan ne peut rien contre la volonté divine, mais Dieu lui laisse un
certain champ libre. Nous voyons cela clairement dans I'histoire de Job ;
mais nous pouvons nous consoler a la pensée que Satan sera bientot lié,
et Romains 16:20 dit : «le Dieu de paix brisera bientot Satan sous vos
pieds». Il ne pourra alors plus rien contre les saints.

Mais actuellement, il saisit chaque occasion pour nuire a I'ceuvre
du Seigneur. Lorsque survient une difficulté, nous avons besoin de nous
interroger sur nos motifs pour savoir si c’est Dieu qui met un obstacle,
ou s’il permet a Satan de faire de I'opposition. Si nos motifs ne sont pas
droits et purs, Dieu se met en travers de notre chemin. Pour Paul, les
choses étaient claires ; ses motifs étaient en accord avec Dieu, et c’est
pourquoi il savait que c’était Satan qui s’opposait, non pas Dieu.

1 Thes. 2:19 et 20

«Car quelle est notre espérance, ou notre joie, ou la couronne dont
nous nous glorifions ? N’est-ce pas bien vous devant notre Seigneur Jé-
sus, a sa venue ? Car vous, vous étes notre gloire et notre joie».

Dans ce verset, Paul en vient au retour du Seigneur, et il considere
tout a la lumiére de sa venue. On pourrait s’étonner un peu qu’il ne dise
pas que c’est le Seigneur qui est son espérance, sa joie, sa gloire. Il
I’était, sans aucun doute. Jésus était I'essence méme de son espérance.
C’est lui qu’il désirait voir. Mais nous avons ici un autre aspect des
choses. Nous voyons les motifs de I'apbtre, qui étaient exempts
d’égoisme et d’amour propre. Les Thessaloniciens ne prenaient pas la
place de Christ dans son coeur, sinon cela aurait été une erreur de parler
ainsi. Le Seigneur lui-méme était bien I'objet de ses affections, et parce

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

gu’il en était ainsi, il pouvait se réjouir de la récompense qu’il recevrait
a la venue de Christ.

Paul attendait le Seigneur Jésus pour le voir, lui. Mais il savait qu’il
aurait en méme temps la joie de se tenir devant lui avec ceux qui avaient
été amenés a la foi par son ministére (opéré par le Saint Esprit). Cette
joie est juste. Nous pouvons nous réjouir de la récompense qui sera
notre part a sa venue. Quelqu’un a écrit : «Les fruits particuliers de
notre travail ne sont pas perdus ; ils se retrouveront a la venue du Sei-
gneur. Notre plus grand sujet de joie est de voir le Seigneur lui-méme et
de lui étre semblable. C’'est la part de tous les saints, mais il y a des fruits
particuliers qui sont liés a I'ceuvre que le Saint Esprit a accomplie en
nous et par nous». Notre espérance est fixée sur le Seigneur, mais elle
est inséparable de la récompense que lui-méme donnera.

La récompense est en relation avec le service fait pour le Seigneur.
Maintenant, nous sommes serviteurs dans son royaume. Quand celui-ci
sera établi en puissance et en gloire, viendront les récompenses. Cela
est clairement présenté dans la parabole de Luc 19:11 a 27. La rémuné-
ration pour le service y est vue en relation avec la puissance du
royaume. Le Maitre dit : «Bien, bon esclave, parce que tu as été fidele
en ce qui est tres peu de chose, aie autorité sur dix villes.» C’'est dans le
méme sens que nous avons a comprendre le passage de 2 Pierre 1:11,
si souvent mal compris : «Car ainsi I'entrée dans le royaume éternel de

notre Seigneur et Sauveur Jésus Christ vous sera richement donnée».
L’entrée dans la maison du Pére est la méme pour tous les croyants de
la dispensation actuelle; |a il n'y a pas de différences. Mais quand il
s’agit de I’entrée dans le royaume dans sa forme future (et c’est de lui
qu’il est question en 2 Pierre 1:11), il y aura certes des différences. La
récompense qui sera publiqguement donnée alors ne sera pas la méme
pour chacun (voir aussi 1 Cor. 3:13-15).

La couronne de gloire dont Paul parle ici nous fait aussi penser a
une autorité, comme encore a la distinction qui honore un vainqueur.



Cela ne nous remplit-il pas de confusion de savoir que Dieu trouve son
plaisir a nous récompenser, a nous honorer ? Il récompensera tout ce
qui a été fait pour lui, mais non selon les criteres de ce monde, — pen-
sons- y. Ce n’est pas le genre d’activité qui sera récompensé, mais la
fidélité avec laquelle nous aurons accompli ce qu’il nous a confié.

Plusieurs couronnes sont mentionnées dans le Nouveau Testa-
ment ; il vaut la peine de les considérer :

e La couronne de la vie pour le martyr et pour celui qui
aime le Seigneur (Apoc. 2, 10; Jacq. 1:12).

e lLacouronnedegloire pour le pasteur fidele (1 Pierre 5:4).

e La couronne incorruptible pour le vainqueur dans la
course (1 Cor. 9:24-27).

e Lacouronne de justice pour celui qui aime I'apparition du
Seigneur (2 Tim. 4:8).

e La couronne de joie pour le serviteur (1 Thess. 2:19).

Nous vanterions-nous de nos couronnes ? Non, jamais. En Apoca-
lypse 4, nous voyons ce que les croyants en font : ils les déposent aux
pieds de I’Agneau. C'est a lui qu’ils donnent gloire. Nous exprimerons
ainsi que nous ne sommes rien et que tout ce que nous aurons faible-
ment accompli n’était rien d’autre que son ceuvre a lui. C'est a lui seul
gue revient tout honneur et toute gloire.

Arrétons-nous encore brievement sur le mot «venue», caractéris-
tique des deux épitres aux Thessaloniciens, ou il est mentionné sept
fois: 1 Thess. 2:19; 3:13; 4:15; 5:23; 2 Thess. 2:1; 2:8; 2:9). Le mot
grec correspondant est parousia, composé de : para = avec et ousia =
étre. Il ne désigne pas seulement le moment précis de l'arrivée de
guelgu’un, mais la présence continue qui en résulte. En Philippiens 2:12,
Paul utilise ce mot pour parler de sa «présence» au milieu de Philip-

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

piens. Dans le Nouveau Testament, il est utilisé dix-huit fois pour le re-
tour du Seigneur. Il n’indique pas seulement le moment de sa venue
pour les siens, mais aussi sa présence avec eux depuis ce moment-la.

Il s’agit donc de toute une période qui a un début, une durée et une
fin. Elle commencera quand le Seigneur viendra pour chercher les siens,
et elle finira lors de son apparition en gloire sur cette terre pour établir
son régne. Sa venue pour nous et avec nous est considérée en fait
comme une venue, mais avec plusieurs phases. Ainsi, il n’est pas tout a
fait juste de parler de la premiere et de la deuxieme venue du Seigneur,
qguand on veut distinguer le deux phases de cette venue. Si I’'on examine
les différents passages mentionnant cette parousie, on peut constater
que:

e certains parlent principalement du début de cette période
— exemples: 1 Thess. 4:15; 5:23; 2 Thess. 2:1; 1 Cor.
15:23; 2 Pierre 3:4 ;

e d’autres parlent plutot de durée — exemples: 1 Thess.
2:19; 3:13 ; Matth. 24:3,37,39; 1 Jean 2:28 ;

e et certains encore de la fin de cette période — exemples :
2 Thess. 2:8 ; Matth. 24:27.

Au cours de notre étude, nous aurons encore |’occasion de consi-
dérer plusieurs aspects de la venue du Seigneur, particulierement dans
les chapitres 4 et 5, ou elle est au premier plan.

Chapitre 3 : La mission de Timothée et son rapport

Paul fut empéché d’aller lui-méme a Thessalonique pour visiter ses
bien-aimés freres et sceurs. C’est pourquoi il leur envoya Timothée, afin
d’avoir de leurs nouvelles. Paul connaissait les ruses de Satan et ses ef-
forts pour détruire I'ceuvre qui avait si bien commencé.



L’apotre était préoccupé. Il craignait que la foi des Thessaloniciens
n’ait été ébranlée par les persécutions. Ainsi, Timothée partit a Thessa-
lonique avec la mission de consoler et d’encourager les croyants qui s’y
trouvaient. C’est le sujet du troisieme chapitre.

Ayant accompli son service, il revint vers Paul pour lui transmettre
de bonnes nouvelles, bien propres a I’encourager. La foi et 'amour de
ces croyants étaient un motif de se réjouir et de rendre graces a Dieu.

1 Thes. 3:1

«C’est pourquoi, n’y tenant plus, nous avons trouvé bon d’étre lais-
sés seuls a Athénes».

En quittant Thessalonique, Paul se rendit d’abord a Bérée. La aussi
il rencontra 'opposition des Juifs, de sorte qu’il dut quitter cette ville et
poursuivre sa route jusqu’a Athenes. Ses compagnons de voyage, Timo-
thée et Silas, resterent momentanément a Bérée, mais le rejoignirent
ensuite a Athénes (Actes 17:10-15). Informé |a des persécutions qui sé-
vissaient a Thessalonique, Paul éprouva un grand souci pour ces jeunes
croyants. C’est pourquoi il leur envoya Timothée, et poursuivit son
voyage jusqu’a Corinthe, ou Timothée le retrouva (Actes 18:5).

En 1 Corinthiens 13:5, il écrit : «L’amour ne cherche pas son propre
intérét». Nous en trouvons la réalisation ici. C’était 'amour de Paul pour
les Thessaloniciens qui le fit renoncer a la présence de Timothée. Lui-
méme ne pouvait pas aller vers eux, mais son amour trouva le moyen
de leur faire parvenir un encouragement. Il ne pensait pas a lui, mais
aux autres. Ce n’était certainement pas facile pour lui de renoncer a Ti-
mothée, car il aurait eu bien besoin de lui a Athénes. Cependant son
amour pour les jeunes convertis de Macédoine était plus fort que tous
les obstacles que pouvait dresser I'ennemi. |l connaissait les circons-
tances difficiles des Thessaloniciens et leurs persécutions. Il savait aussi
gu’ils étaient encore, spirituellement, de jeunes enfants qui avaient be-
soin d’encouragements et d’enseignements. C'est pourquoi il préféra

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«@tre laissé seul a Athénes». L'expression «étre laissé seul», utilisée ici,
exprime la solitude et I'isolement, mais il acceptait volontiers cela.

1 Thes. 3:2

«Et nous avons envoyé Timothée, notre frére et compagnon
d’ceuvre sous Dieu dans I’évangile du Christ, pour vous affermir et vous
encourager touchant votre foi».

Timothée était un des collaborateurs de Paul sur lequel il pouvait
se reposer entierement, et qui avait toute sa confiance. Dans |'épitre
aux Philippiens, il lui rend ce témoignage : «Or j'espere dans le Seigneur
Jésus vous envoyer bient6t Timothée, afin que moi aussi j’aie bon cou-
rage quand j'aurai connu I’état de vos affaires ; car je n’ai personne qui
soit animé d’un méme sentiment avec moi pour avoir une sincere solli-
citude a I'égard de ce qui vous concerne ; parce que tous cherchent
leurs propres intéréts, non pas ceux de Jésus Christ. Mais vous savez
gu’il a été connu a I’épreuve, savoir qu’il a servi avec moi dans I’évangile
comme un enfant sert son pére» (2:19-22). Bien que Timothée fit plus
jeune que Paul, ils travaillaient cependant ensemble en harmonie, car
ils travaillaient pour la méme personne. Malgré son jeune age, Paul pou-
vait I'’engager dans I'ceuvre du Seigneur et lui confier des missions im-
portantes.

Son service fut béni. Il ressort des différents passages qui parlent
de lui qu’au moins quatre missions particulieres lui furent confiées en
faveur des croyants :

1° La consolation et I'affermissement a Thessalonique (1 Thess.
3:2).

2° Le maintien de 'ordre dans I'assemblée et le rappel de I'ensei-
gnement de I'apotre a Corinthe (1 Cor. 4:17).

3° L'édification a Ephese (1 Tim. 1:3, 4).

4° |’encouragement de I'apotre dans sa prison a Rome (2 Tim. 4:9,
21).



Nous avons ici la premiere mission de Timothée accomplie sans
I’appui direct de I'apotre. Humainement parlant, il était seul, mais Paul
avait la confiance que son service serait en bénédiction aux Thessaloni-
ciens. Il I'appelle ici: «notre frére et compagnon d’ceuvre sous Dieu
dans I’évangile du Christ». Il ne dit pas «un frere», mais «notre frerey. Il
ressentait le lien étroit qui les unissait. Timothée n’était pas simplement
un serviteur, mais un «compagnon d’ceuvre sous Dieu». Il servait dans
I’évangile, et son service devait étre aussi pour le bien des croyants.

En voyant la communion réalisée par ces deux serviteurs, nous de-
vrions étre amenés a désirer que le Seigneur nous donne des freres agés
comme Paul et des jeunes freres comme Timothée. Quelle bénédiction
pour I'ceuvre du Seigneur quand des freres d’ages divers travaillent en-
semble et les uns pour les autres !

La mission de Timothée est décrite par les mots : «vous affermir et
vous encourager touchant votre foi». La foi est mentionnée cing fois
dans ce chapitre (v. 2, 5, 6, 7, 10). C’est pourquoi il est bon de considérer
rapidement ce que signifie ce mot. Nous pouvons en discerner trois sens
dans le Nouveau Testament :

1° La foi nous est présentée comme la main qui saisit le salut offert
par Dieu. Sans une foi personnelle, personne ne peut étre sauvé.

2° La foi est la confiance en Dieu et en ses promesses dans la vie
quotidienne.

3° Lafoi nous est aussi présentée comme ce qui est cru, c’est-a-dire
I'objet de la foi, la vérité chrétienne.

Dans notre passage, il s’agit avant tout de la confiance de la foi.
Paul dit ailleurs : «Nous marchons par la foi, non par la vue» (2 Cor. 5:7).
La foi est en contraste avec la vue. Le temps de la vue n’est pas encore
venu pour le croyant. A la venue du Seigneur, tout changera. La foi pren-
dra fin, car nous verrons ce que nous aurons cru. Mais maintenant, la
foi saisit ces choses et en prend possession. Cette foi, qui est un don de
Dieu, doit étre toujours fortifiée et stimulée, et cela tout spécialement

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

dans les difficultés et les épreuves. C’'est pourquoi Timothée devait af-
fermir et encourager les saints. Nous trouvons en Actes 15:32 deux ex-
pressions similaires : «Judas et Silas... exhorterent les fréres par plu-
sieurs discours et les fortifierent». Etre affermis, encouragés, exhortés,
voila ce dont nous avons besoin chaque jour de notre vie.

1 Thes. 3:3 et4

«Afin que nul ne soit ébranlé dans ces tribulations ; car vous savez
vous-mémes que nous sommes destinés a cela. Car aussi, quand nous
étions aupres de vous, nous vous avons dit d’avance que nous aurions a
subir des tribulations, comme cela est aussi arrivé, et comme vous le sa-
vez».

Les difficultés et les épreuves dans le chemin peuvent avoir deux
conséguences opposées : soit fortifier notre foi, soit nous ébranler.
C’est ce dont parle I'apotre ici. Il espérait qu’aucun des Thessaloniciens
n’ait été «ébranlé». Ce mot est en rapport avec le «vous affermir» du
verset 2. Celui qui est ébranlé dans la foi est découragé et rempli d’in-
quiétude. Cela peut aller si loin que I'on perde entierement la foi — non
pas le salut éternel, mais la foi comme confiance quotidienne dans les
promesses de Dieu.

Paul se demandait quelles conséquences auraient les persécutions
sur la foi des Thessaloniciens. Leur foi serait-elle fortifiée ? Regarde-
raient-ils d’autant plus a ce qui est invisible, de sorte que ce qui est vi-
sible perde son importance ? Voila ce qui se passerait si leur foi était
solide. Bien que nous ne soyons pas persécutés d’'une maniéere directe,
les difficultés que nous rencontrons sur notre chemin manifestent ce
gu’il en est de notre foi. Ces épreuves sont diverses ; Dieu peut se servir
pour cela de maladies, de détresses, de tristesses, de chémage, de pro-
blémes professionnels, ou d’autres choses encore. De telles épreuves
peuvent ou bien fortifier notre foi, ou bien la faire faiblir. C'est comme



une douche froide : elle peut faire du tort a un homme de santé fragile,
mais elle est profitable a une personne en bonne santé.

Paul n’avait donné aucune illusion aux Thessaloniciens. lls savaient
ce qui les attendait. Il leur avait dit que la vie du chrétien n’a pas que
des cotés agréables. C’est aussi vrai pour nous. Il ne nous a pas été pro-
mis que nous n’aurions ni difficultés ni épreuves. Le Seigneur Jésus lui-
méme a dit : «Vous avez de la tribulation dans le monde ; mais ayez bon
courage, moij'ai vaincu le monde» (Jean 16:33). Les épreuves n’ont rien
d’anormal dans le royaume de Dieu actuellement. En Actes 14:22, Paul
exhorte les croyants a persévérer dans la foi ; puis il ajoute : «c’est par
beaucoup d’afflictions qu’il nous faut entrer dans le royaume de Dieu».
Pierre associe aussi la foi et les épreuves. |l écrit : «étant affligés main-
tenant pour un peu de temps par diverses tentations, si cela est néces-
saire, afin que I'épreuve de votre foi... soit trouvée tourner a louange,
et a gloire, et a honneur, dans la révélation de Jésus Christ» (1 Pierre
1:6, 7).

C’est par un chemin de souffrances que le Seigneur est entré dans
la gloire. En serait-il autrement de nous ? Sans doute, une vie avec le
Seigneur Jésus est une vie glorieuse et elle apporte une plénitude de
bonheur. Notre joie en tant que chrétien est une joie «dans le Seigneur»
(Phil. 4:4), ce n’est pas la joie de ce monde. Ce monde a rejeté le Sei-
gneur, et par cela méme il rejette ceux qui se mettent du c6té du Rejeté.
Nous avons devant nous un avenir glorieux, mais dans le temps présent,
le chemin peut étre marqué de beaucoup de souffrances. Pour cela,
nous avons besoin de toute la grace de Dieu.

Tenons-nous compte de I'élément de la souffrance dans notre ser-
vice évangélique, comme l'avait fait I'lapbtre Paul ? Cela n’a pas beau-
coup de sens de ne présenter aux hommes perdus que les aspects favo-
rables de la vie de la foi, et de ne parler que d’une vie de bonheur.
Certes, il y a pour le chrétien un bonheur pour le temps présent et un

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

bonheur pour I"avenir, mais nous ne devons pas taire que suivre le Sei-
gneur Jésus signifie étre identifié avec un Seigneur rejeté. Dans la para-
bole bien connue du semeur, le Seigneur parle de ceux qui recoivent la
parole avec joie, sans avoir de racines. Qu’advient- il ? lls croient pour
un temps, mais quand vient la mise a I’épreuve, ils se retirent (Luc 8:13).

1 Thes. 3:5

«C’est pourquoi moi aussi, n’y tenant plus, j’ai envoyé afin de con-
naitre ce qui en était de votre foi, de peur que le tentateur ne vous elit
tentés, et que notre travail ne fat rendu vain».

Les Thessaloniciens furent mis a I'épreuve. Dieu permit que le ten-
tateur (c’est-a-dire le diable) s’en prenne a eux. Il s’agit ici de tentations
qui proviennent des circonstances par lesquelles nous sommes mis a
I’épreuve, et non pas de celles qui ont leur source dans notre nature
pécheresse. De telles tentations ne sont jamais de Dieu, car Dieu ne
tente personne pour le mal (Jacg. 1:13). Mais souvent, il met a I'épreuve
notre foi. Jacques écrit: «Estimez-le comme une parfaite joie, mes
freres, quand vous serez en butte a diverses tentations, sachant que
I’épreuve de votre foi produit la patience» (Jacg. 1:2). Il en fut ainsi de
Job. Dieu voulut le mettre a I'épreuve, c’est pourquoi il permit a Satan
de 'attaquer.

Ainsi Dieu permet des tentations et le diable s’en sert. Il voudrait
nuire a notre foi et il essaye de nous persuader qu’il est peu raisonnable
de nous mettre du coté d’'un chef rejeté, a la suite duquel il y a des souf-
frances et des luttes. Ces attaques de I'ennemi sont dangereuses et
beaucoup y ont succombé. Pour y résister, nous avons besoin d’une foi
active qui nous ancre fermement dans les choses invisibles. Par la foi,
nous regardons déja au royaume a venir, ou nous serons glorifiés avec
le Seigneur Jésus. Paul savait que la persécution n’apporterait aux Thes-
saloniciens que vigueur et enrichissement spirituels, aussi longtemps
gue les choses invisibles de la foi seraient pour eux une réalité.



Paul désirait fort que son travail parmi les Thessaloniciens ne soit
pas vain. Il ne se contentait pas d’avoir accompli ce que le Seigneur lui
avait confié, il se préoccupait aussi des résultats de son ministere, parce
gu’il désirait en recevoir un plein salaire. L’ap6tre Jean avait le méme
désir quand il écrivait : «Prenez garde a vous-mémes, afin que nous ne
perdions pas ce que nous avons opéré, mais que nous recevions un plein
salaire» (2 Jean 8). Il exprime une pensée semblable dans sa premiere
épitre : «<Et maintenant, enfants, demeurez en lui, afin que, quand il sera
manifesté, nous ayons de I'assurance et que nous ne soyons pas cou-
verts de honte, de par lui, a sa venue» (1 Jean 2:28). Ces passages ne
parlent-ils pas a nos coeurs ? Si nous nous laissons séduire par Satan,
cela contribue a la confusion des serviteurs de Dieu qui ont pris soin de
nous.

1 Thes. 3:6

«Mais Timothée venant d’arriver de chez vous auprés de nous, et
nous ayant apporté les bonnes nouvelles de votre foi et de votre amour,
et nous ayant dit que vous gardez toujours un bon souvenir de nous, dé-
sirant ardemment de nous voir, comme nous aussi nous désirons vous
Voir».

Timothée avait de bonnes nouvelles pour I'ap6tre Paul. Ce qu’il a
vu chez les Thessaloniciens était positif. || pouvait rendre témoignage
tant de leur foi que de leur amour. La foi lie chacun de nous au monde
invisible, tandis que I'amour nous lie les uns aux autres. Nous avons be-
soin des deux. Nous ne sommes pas seuls a suivre le Seigneur Jésus ; il
y en a d’autres a coté de nous, qui font les mémes expériences et qui
peuvent nous étre en aide. Par I'amour entre nous, nous pouvons nous
fortifier dans la foi. Cela faisait du bien aux Thessaloniciens de savoir
gue Paul pensait a eux, et Paul était encouragé en apprenant qu’ils pen-
saient aussi a lui.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Peut-étre avait-il eu quelque crainte qu’ils I'oublient, ou qu’ils se
détournent de son enseignement. Mais ce n’était nullement le cas. lls
s’étaient fermement attachés a ce qu’il leur avait dit et désiraient le re-
voir. Ce fut un sujet de joie pour I'apotre.

1 Thes. 3:7

«C’est pourquoi, freres, nous avons été consolés a votre sujet par
votre foi, dans toute notre nécessité et dans notre tribulation».

Lorsque Paul parlait aux Thessaloniciens de souffrances et
d’épreuves, ce n’était pas pour lui de la théorie ; il en avait fait I'expé-
rience a maintes reprises dans son propre corps. Il parlait comme
qguelqu’un qui savait de quoi il s’agissait. Il avait passé par beaucoup de
détresses ; il avait connu la persécution et la souffrance. En 2 Corin-
thiens 11:23 a 28, il parle de tout ce qui lui était arrivé. C'est une énu-
mération impressionnante. Et outre toutes ces souffrances extérieures,
il y avait la sollicitude pour toutes les assemblées, c’est-a-dire pour les
freres et soeurs qu’il avait connus dans ses voyages et qu’il aimait.

Lui-méme avait apporté aux Thessaloniciens consolation et encou-
ragements (2:11). Maintenant c’était a lui d’étre consolé par eux. Celui
gui avait consolé était consolé a son tour. Il en est de méme dans I'épitre
aux Romains : Paul avait I'ardent désir de les voir ; et dans quel but ? —
« ... afin de vous faire part de quelque don de grace spirituel, pour que
vous soyez affermis, c’est-a-dire pour que nous soyons consolés en-
semble au milieu de vous, vous et moi, chacun par la foi qui est dans
I'autre » (Rom. 1:11, 12). Il voulait donner et fortifier, mais en méme
temps recevoir et étre encouragé. Quel bienfait quand le but d’une ren-
contre fraternelle est I'aide réciproque ! Dieu n’a pas placé en vain des
fréres et des sceurs a nos cotés.

La source de la consolation est alors dans la foi de I'autre. Paul dé-
sirait, tant aupres des Romains que des Thessaloniciens, étre consolé



par leur foi. Ici encore, la foi n’est pas le moyen du salut mais la con-
fiance quotidienne dans le Seigneur Jésus. Cette foi est une manifesta-
tion de la nouvelle vie, qu’elle rend visible des autres au gré des circons-
tances que 'on traverse. Mes fréres et soeurs voient a mes réactions
devant les difficultés ce qu’il en est de ma foi ; et ce peut étre en béné-
diction pour eux, en ce qu’ils seront encouragés et fortifiés. Une con-
fiance vivante dans le Seigneur peut redresser et encourager des
croyants en danger de se décourager. A I'inverse, le manque de foi peut
en entrainer d’autres.

1 Thes. 3:8

«Car maintenant nous vivons, si vous tenez fermes dans le Sei-
gneur».

Paul écrivit aussi aux Philippiens : «Mes fréres bien-aimés et ar-
demment désirés,... demeurez ainsi fermes dans le Seigneur» (Phil. 4:1).
Face aux tentations de I'ennemi et aux difficultés du chemin, il était im-
portant pour les Thessaloniciens de demeurer fermes dans le Seigneur,
de placer toute leur confiance en lui. L’ap6tre ne s’attendait pas a ce
gu’ils puissent tenir ferme dans leur propre force ou leur propre sa-
gesse, mais dans le Seigneur. Cela veut dire : attendre tout de lui seul,
dans chaque situation. Si nos ressources sont en nous-mémes ou en
ceux qui nous entourent, nous serons toujours décus. Seul le Seigneur
ne nous décevra jamais.

Paul avait appris de Timothée que les croyants de Thessalonique
tenaient ferme dans le Seigneur. Malgré les attaques de Satan, ils
étaient restés inébranlables dans la foi. Il en avait été encouragé et il
exprime sa joie par les mots : «car maintenant nous vivons». D’autres
versions ont traduit : «nous revivons» ou : «nous avons de nouveau le
courage de vivre». Paul avait eu beaucoup de déceptions dans sa vie.
Cela lui faisait mal quand il voyait des croyants qui ne tenaient pas ferme
dans le Seigneur. C’est pourquoi il était souvent chargé et affligé. Mais

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

ce qu’il avait appris des Thessaloniciens lui donnait un nouveau courage.
Il vivait de nouveau.

N’est-ce pas pour chaque serviteur un encouragement quand il voit
gue le Seigneur accompagne son service de sa bénédiction et que des
hommes viennent a la foi ? Mais devons-nous nous contenter que des
ames trouvent le salut ? La volonté du Seigneur est qu’elles croissent
dans la foi et qu’elles tiennent ferme en lui. Nous ne devrions jamais
I'oublier. Le ministére de I'évangile est important, mais le ministere au-
prés de ceux qui sont convertis en est la suite nécessaire. L’'engagement
de Paul dans I’évangile était exemplaire, mais il n’oubliait jamais le ser-
vice en faveur des croyants. Que ce soit par ses lettres ou par ses visites
durant ses voyages, il avait toujours a coeur d’affermir les saints. En
Actes 16:5, nous lisons : «Les assemblées donc étaient affermies dans la
foi (ministéere pour les croyants) et croissaient en nombre chaque jour
(ministere de I’évangile)».

1 Thes. 3:9

«Car comment pourrions-nous rendre a Dieu assez d’actions de
grdces pour vous, pour toute la joie avec laquelle nous nous réjouissons
a cause de vous devant notre Dieu».

En paroles trés expressives, Paul dit la joie qu’il ressent a I'égard
des Thessaloniciens. Il se réjouissait devant son Dieu a leur sujet. Nous
verrons bientot qu’il ne se lassait pas de prier pour eux, mais ici nous
voyons qu’il se réjouissait. N’avons-nous pas une lecon a en tirer ? Nous
pouvons prier les uns pour les autres, mais nous pouvons aussi nous
réjouir dans la priére de ce que le Seigneur opére dans les cceurs de nos
freres et sceurs. N’entend-on pas aujourd’hui de multiples plaintes des
uns a I'égard des autres ? Mais si nous essayons de voir nos freres et
sceurs avec les yeux du Seigneur, nous découvrirons beaucoup de
choses pour lesquelles nous avons lieu de nous réjouir dans la priere
devant lui.



1 Thes. 3:10

«Priant nuit et jour trés instamment, pour que nous voyions votre
visage et que nous suppléions a ce qui manque a votre foi !»

Au chapitre 2, Paul avait rappelé aux Thessaloniciens qu’il avait tra-
vaillé nuit et jour afin de n’étre a la charge de personne (v. 9). Ici, il leur
dit qu’il priait nuit et jour pour eux. La priere n’était pas un devoir reli-
gieux qu’il observait, elle était une disposition de son cceur. Aucun de
nous ne peut rester sur ses genoux nuit et jour, et Dieu n’attend pas cela
de nous. Mais il désire que nous soyons caractérisés par une disposition
intérieure de dépendance. Tel était Paul. Bien plus, il nous est dit que
non seulement il priait, mais qu’il priait «trés instamment» pour les
saints.

Comment prions-nous ? La priére n’est-elle pour nous qu’une
bonne habitude que nous accomplissons comme un devoir, ou est-elle
davantage ? Prions-nous l'un pour l'autre; supplions-nous 'un pour
I'autre, pour nos enfants, pour nos familles, pour les fréres et sceurs de
la localité, pour les personnes avec lesquelles nous sommes en contact ?
Au chapitre 5, les croyants sont exhortés a se réjouir toujours, a prier
sans cesse. Paul nous en donne ici I'exemple.

Il désirait compléter ce qui manquait encore a leur foi. Il ne s’agit
pas ici de I’énergie de la foi, ou de la confiance de la foi. Il ne leur man-
quait rien a cet égard. Ce qui manquait aux Thessaloniciens, c’était un
enseignement sur la vérité chrétienne. Paul parle ici de ce qui est I'objet
de la foi. Il leur avait déja communiqué beaucoup de choses quand il
était aupres d’eux, mais il en restait encore beaucoup qu’ils ne connais-
saient pas. C’est a ce manque qu’il voulait maintenant suppléer. C'est
pourquoi il désirait les revoir. Il ne voulait pas tout leur dire dans une
lettre, mais venir a eux et les enseigner personnellement. Il y avait tou-
tefois une chose qu’il estimait si importante qu’il ne pouvait attendre

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

jusqu’a sa visite : c’est ce qui concerne la venue du Seigneur. C’'est pour-
quoi il leur écrivait cette lettre et particulierement ce qui se trouve au
chapitre 4.

Thes. 3:11

«Or que notre Dieu et Pére lui-méme, et notre Seigneur Jésus, nous
fraye le chemin aupreés de vous».

Ayant été empéché par Satan de se rendre a Thessalonique, Paul
ne cherchait pas a s’engager de lui-méme dans ce chemin ; il attendait
tout de Dieu et de son Seigneur. Le Pere et le Fils sont unis ici. L'apotre
restait paisible dans la pensée que son Dieu et Pere — et le Seigneur
Jésus — dirigerait son chemin vers eux. Jusque-Ia, il pouvait attendre.
En fait, il fallut plusieurs années jusqu’a ce qu’il puisse revoir ses chers
Thessaloniciens, et il leur écrivit auparavant une seconde lettre. Quant
a nous, savons-nous attendre jusqu’a ce que Dieu nous ouvre la porte ?
Ne nous arrive-t-il pas de devenir impatients et de faire finalement
notre propre volonté ?

Ce verset contient une mention implicite de la divinité du Seigneur
Jésus. Paul écrit : «Notre Dieu et Pere lui-méme, et notre Seigneur Jé-
sus, nous fraye le chemin...» Le verbe est au singulier alors que le sujet
est au pluriel : «notre Dieu et Pere» et «notre Seigneur Jésus». Ainsi,
déja dans la premiere épitre qu’il a écrite, Paul rend témoignage a la
vérité que I'apbtre Jean a tout particulierement soulignée plus tard, sa-
voir que le Pére et le Fils sont Dieu. En Jean 1:1, nous lisons au sujet du
Fils : «<Au commencement était la Parole ; et la Parole était aupres de
Dieu ; et la Parole était Dieu». Le Fils est une personne distincte du Pére,
mais il est Dieu de toute éternité. Cette vérité fondamentale est confir-
mée partout dans le Nouveau Testament.

1 Thes. 3:12



«Et quant a vous, que le Seigneur vous fasse abonder et surabonder
en amour les uns envers les autres et envers tous, comme nous aussi
envers vous».

La relation de Paul avec les Thessaloniciens était caractérisée par
I'amour, et il désirait que cet amour imprégne aussi leurs relations entre
eux. Combien il est important que nos rapports réciproques soient en
ordre ! Un tel état découle d’abord de I'amour que nous avons les uns
envers les autres, puis de notre amour envers tous. Le Seigneur a dit a
ses disciples : «Je vous donne un commandement nouveau, que vous
vous aimiez I'un I'autre ; comme je vous ai aimés, que vous aussi vous
vous aimiez I'un l'autre. A ceci tous connaitront que vous étes mes dis-
ciples, si vous avez de I'amour entre vous» (Jean 13:34, 35). Et Paul écrit
aux Colossiens: «Par-dessus toutes ces choses, revétez-vous de
I’amour, qui est le lien de la perfection» (Col. 3:14). C’est par ce lien que
nous sommes unis, et cela devrait étre visible. Il ne s’agit pas seulement
d’une communion d’amour, mais aussi d’'un témoignage d’amour. Nous
devrions montrer aux hommes perdus que nous les aimons et que le
salut de leur ame immortelle nous importe. Un commentateur a écrit :
«Amour est le mot caractéristique du christianisme». Cela veut dire
beaucoup.

1 Thes. 3:13

«Pour affermir vos cceurs sans reproche en sainteté devant notre
Dieu et Pére en la venue de notre Seigneur Jésus avec tous ses saints».

Dans ce verset, 'ap6tre revient sur le sujet de la venue du Seigneur.
Etil le lie a un appel a la sainteté pratique des croyants. Il désire que nos
cceurs soient affermis sans reproche en sainteté en la venue du Sei-
gneur Jésus. La lumiére de son apparition en gloire devrait briller déja

maintenant sur notre chemin et nous caractériser. Ce verset contient

plusieurs déclarations importantes; nous allons les considérer I'une
apres l'autre.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

L'apotre parle d’abord de nos cceurs, qui doivent étre affermis. Le
Seigneur veut avoir nos affections pour lui. En joignant ce verset au pré-
cédent, nous voyons que nos coeurs devraient étre affermis par I'amour
et dans la sainteté. Il est parlé plusieurs fois de «cceurs affermis» dans
le Nouveau Testament. En Jacques 5:8 c’est en rapport avec I'espé-
rance : «Affermissez vos cceurs, car la venue du Seigneur est proche».
En Colossiens 2:7, c’est en rapport avec la foi : «Marchez en lui, enraci-
nés et édifiés en lui, et affermis dans la foi». Ici, il s’agit de I'amour, qui
ne doit jamais étre séparé de la sainteté. Ceci nous amene a la deuxieme
pensée, savoir 'exhortation a la sainteté.

Les mots saint ou sainteté se retrouvent trés souvent dans I'Ecri-
ture. Si nous comparons les divers passages qui parlent de ce sujet, nous
constatons que la sainteté a deux aspects.

Il y a premierement la position dans laquelle Dieu nous a placés
guand nous sommes venus au Seigneur Jésus avec nos péchés. Dans ce
sens, tout croyant est devenu un saint. C’est ainsi que I'épitre aux Hé-
breux dit : «C’est par cette volonté que nous avons été sanctifiés, par

I’offrande du corps de Jésus Christ faite une fois pour toutes» (10:10).
Paul écrit aux Corinthiens : «Mais vous avez été lavés, mais vous avez
été sanctifiés, mais vous avez été justifiés...» (1 Cor. 6:11). Le sacrifice
du Seigneur Jésus nous a placés dans cette position de saints, que per-
sonne ne peut nous Oter.

Mais a cette position se lie notre responsabilité pratique. Voila le
deuxieme aspect de la sainteté. Dieu désire que notre vie pratique soit
en accord avec ce que nous sommes quant a notre position. Il attend de
nous une vie de séparation pratique de tout mal. Pierre dit a ce sujet :
«Comme celui qui vous a appelés est saint, vous aussi soyez saints dans
toute votre conduite ; parce qu’il est écrit : «Soyez saints, car moi je suis
saint» (1 Pierre 1:15, 16). C'est cet aspect de la sainteté que nous trou-
vons dans notre verset.



La sainteté pratique (ou sanctification) a aussi deux cotés :
e Un cOté négatif, qui consiste a s’éloigner du mal, a s’en séparer.
e Un coté positif, qui consiste a s’approcher de Dieu, a lui étre con-
sacré.

Peut-étre ne voit-on trop souvent que le coté négatif. Une vie de
sainteté est une vie consacrée a Dieu et en méme temps séparée du
mal. Si nous ne voyons que I'aspect négatif, notre séparation ne sera
pas meilleure que celle des pharisiens, dans laquelle Dieu ne trouvait
aucun plaisir. La sanctification positive, c’est-a-dire la consécration a
Dieu, n’est possible que si elle est associée a I'amour. C’'est pourquoi
I’exhortation a la sainteté suit ici I’exhortation a 'amour du verset 12.

L’'amour n’est vrai que s'il est joint a la lumiere, c’est-a-dire a la
sainteté, et réciproquement. Les deux choses sont inséparables. Dieu
est lumiére et Dieu est amour. L'amour ne peut jamais me conduire a
approuver le mal chez mon frere. D’autre part la lumiere divine ne peut
m’amener a suivre un chemin de séparation extérieure sans amour pour
mon frére. Par-dessus tout, le motif de la sanctification doit étre I'amour
pour Dieu. Si nous nous séparons simplement a cause des hommes, ou
a cause de nos fréres et sceurs, et que I'amour pour Dieu nous manque,
alors notre sanctification est sans valeur. Notre état d’esprit n’est pas
bon et le danger de devenir légal est grand.

Paul parle ici d’'une sainteté «devant notre Dieu et Pére». Dieu est

lumiére, et notre vie doit étre en accord avec lui. Cependant nous ne le
connaissons pas seulement comme le vrai Dieu, mais aussi comme
notre Pere. Voila notre relation avec lui, une relation qui est caractéri-
sée par I'amour et par la sainteté. Comme enfants, nous avons recu sa
nature, qui est sainte, et c’est I'amour lui-méme qui nous a donné cette
nature et nous a introduits dans cette relation.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Ensuite, I'exhortation a la sainteté pratique est liée a «la venue de
notre Seigneur Jésus avec tous ses saints». Il s’agit ici, comme au cha-
pitre 2 (v. 19), de sa parousie. Quand le Nouveau Testament parle de sa
venue pour les siens, il s’agit d’un acte de sa grace : il vient pour nous
retirer des circonstances éprouvantes de cette terre. Tandis que sa ve-
nue avec les siens est présentée en relation avec notre responsabilité.
Quand le Seigneur Jésus apparaitra aux yeux de tous, avec les siens, ils
seront «ses saints». Position et état pratique seront alors en pleine har-
monie. Nous n’aurons plus besoin d’exhortation a la sainteté pratique.
Mais Dieu désire que nous vivions déja maintenant selon le modele de
ce qui sera bient6t réalisé de facon parfaite, c’est-a-dire séparés du
monde et consacrés a notre Dieu.

La venue du Seigneur est ici directement liée a son apparition sur
la terre, quand nous viendrons avec lui. [??? voir commentaires de HR :
c’est en relation avec notre Dieu et Pere et non pas le monde, comme
cela sera lors de son apparition !!!l'] Paul fait allusion dans ce passage a
ce qu’il développera plus completement au chapitre suivant. Il est bien
possible que les Thessaloniciens n’aient pas su cela. Quand il viendra,
comme le roi de son royaume, pour exercer le jugement et la domina-
tion, alors nous I'accompagnerons. Les Thessaloniciens vivaient telle-
ment dans I'attente de sa venue imminente pour I'établissement de son
regne qu’ils pouvaient bien admettre qu’ils seraient encore sur la terre
a ce moment-la. Paul montre qu’il en sera autrement. Nous viendrons
avec le Seigneur, quand il prendra en main son autorité. D’autres pas-
sages confirment cela. En 2 Thessaloniciens 1:10, nous lisons : «quand il
viendra pour étre, dans ce jour-13, glorifié dans ses saints et admiré dans
tous ceux qui auront cru» ; et en Colossiens 3:4 : «Quand le Christ qui
est notre vie, sera manifesté, alors vous aussi, vous serez manifestés
avec lui en gloire». Quant au déroulement des faits dans le détail, nous
y reviendrons au chapitre 4.



«Ses saints» — Arrétons-nous encore un instant sur cette expres-
sion ; elle est d’une beauté particuliere. Nous ne sommes pas simple-
ment des saints, mais ses saints. Nous appartenons au Seigneur. Quelle
relation intime que celle dans laquelle nous sommes introduits et dont
nous pouvons jouir ! Maintenant nous partageons sa réjection, puisqu’il
est le Rejeté. Quand il viendra, nous partagerons sa gloire ; et alors il
sera celui qui remplira le ciel et |a terre de sa gloire.

Mais qui sont «ses saints» ? Cette expression concerne-t-elle seu-
lement les croyants de la période de la grace ou comprend-elle aussi les
croyants de I’Ancien Testament ? Comme dans I’'expression «ceux qui
sont du Christ» (1 Cor. 15:23), nous pouvons bien admettre que les
croyants de I’Ancien Testament sont inclus. Certes, pour ce qui con-

cerne leur part éternelle dans la maison du Pére, ils sont clairement dis-

tincts de I'assemblée. Mais pour ce qui concerne le royaume, ils appar-

tiendront a sa partie céleste (voir par ex. Daniel 7:18 et 27). lls auront
part a la premiere résurrection et au regne du Seigneur sur la terre.
Nous paraitrons ensemble en gloire et en sainteté avec le Seigneur.
Quel moment de joie pour lui et pour nous !

Chapitre 4,v.1a 12 : La marche des croyants dans

la sainteté :

Avant d’en venir au théme qui est le motif de sa lettre, savoir le
retour du Seigneur (4:13), Paul a a cceur d’exprimer quelques pensées
pratiques. Il y avait bien des choses dignes de louange chez les Thessa-
loniciens, et il les a relevées avec reconnaissance. Il y avait toutefois des
dangers particuliers auxquels ils étaient exposés par leur environne-
ment paien. Paul les met en garde contre ces dangers, en les exhortant
a une marche sainte, dans la lumiére et dans I'amour. L’amour et la sain-
teté ont été mentionnés ensemble au chapitre 3, dans les versets 12 et
13. Dans le passage qui est devant nous, nous les trouvons de nouveau
les deux, mais dans 'ordre inverse.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Les exhortations pratiques de ce passage sont en relation directe
avec le retour du Seigneur. Elles s’adressent a des croyants qui sont en-
core sur la terre et qui attendent leur Maitre. Les exhortations expri-
mées correspondent aux diverses relations dans lesquelles nous nous
trouvons :

e Dans les versets 3 a 8, il s’agit de Dieu, selon la volonté duquel

nous devons vivre sur cette terre,
e dans les versets 9 et 10, il s’agit de nos fréres, que nous devons

aimer,
e et dans les versets 11 et 12, il s’agit de notre témoignage vis-a-

vis des incrédules, devant lesquels nous devons marcher honora-

blement.
1 Thes. 4:1

«Au reste donc, freres, nous vous prions et nous vous exhortons par
le Seigneur Jésus, pour que, comme vous avez regcu de nous de quelle
maniére il faut que vous marchiez et plaisiez a Dieu, comme aussi vous

marchez, vous y abondiez de plus en plus».

L'apOtre portait ces jeunes croyants de Thessalonique sur son
cceur, et c’est dans la relation d’affection qui le liait a eux qu’il leur
adresse maintenant une parole d’exhortation. Si nous connaissons une
relation heureuse entre freres, il est plus facile, soit d’exprimer, soit
d’accepter une exhortation. Paul ne voulait pas user envers eux de son
autorité apostolique et ordonner ; il se contente de les prier et de les
exhorter.

Le mot utilisé ici pour «prier» signifie : inviter a, demander aima-
blement. C'est une expression qui s’utilise entre personnes de méme
niveau. Paul ne prenait pas une attitude de supériorité, mais, avec
amour, il voulait les rendre attentifs a quelques points de leur vie pra-
tigue. Ses paroles, cependant, revétaient le caractere d’'une exhorta-
tion. Il voulait attirer leur attention sur quelque chose d’important pour



eux. L'amour n’hésite pas a rendre attentif aux dangers ; au contraire, il
les expose ouvertement. Et les exhortations de I'ap6tre étaient «dans le
Seigneur Jésusy. Il n’y avait dans ses paroles ni contrainte légale, ni opi-
nion personnelle, mais I'autorité du Seigneur. Paul était simplement le
canal qui transmettait ce qu’il avait regu du Seigneur. Quelle bénédic-
tion il y aurait, aujourd’hui encore, si les exhortations étaient davantage
exprimées et recues dans un tel esprit !

Les Thessaloniciens sont invités a marcher d’'une maniere qui plaise
a Dieu. Le verbe marcher évoque toute notre maniére de vivre : notre
comportement dans ce monde, nos paroles, nos actes, nos pensées.
Tout cela doit étre imprégné de la personne de notre Seigneur. Au cha-
pitre 2, Paul décrit sa propre marche au milieu d’eux par les mots :
«saintement, et justement, et irréprochablement» (v. 10). C’'est ainsi
gu’elle avait été agréable a Dieu. Le Seigneur nous a donné |'exemple
parfait. Sa vie était toujours telle qu’elle plaisait a Dieu. Jamais il n’a dit,
fait ou pensé quelque chose qui ne soit en plein accord avec son Dieu.
Quel modele ! Il pouvait dire en vérité : «Celui qui m’a envoyé est avec
moi ; il ne m’a pas laissé seul, parce que moi, je fais toujours les choses
qui lui plaisent» (Jean 8:29). Plus d’une fois, le Pére rend témoignage
que le Seigneur est son Fils bien-aimé, en qui il a trouvé son plaisir. Paul
marchait sur les traces de son Maitre. Il pouvait écrire aux Corinthiens :
«C’est pourquoi aussi... nous nous appliquons avec ardeur a lui étre
agréables» (2 Cor. 5:9).

A qui désirons-nous plaire ? A nos fréres et sceurs, a nos conci-
toyens, a nos collégues de travail, a nos voisins, a nos parents — ou a
Dieu et au Seigneur Jésus ? En général, les gens désirent se faire remar-
qguer d’'une maniere ou d’une autre par ceux qu’ils cotoient, et ils orien-
tent leur style de vie en conséquence. Bien qu’étant croyants, nous ne
sommes pas a |'abri de ce danger. Gardons-nous de chercher a plaire
aux hommes plus qu’au Seigneur, méme si ces hommes sont des fréres
et des sceurs !

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Pour ne pas décourager les Thessaloniciens, Paul releve ce qu’il y a
de positif : « ...comme aussi vous marchez ». lls s’efforgaient de plaire a
Dieu et Paul le voyait. Mais ils pouvaient encore faire des progres. Il y a
un exercice continuel aussi longtemps que nous sommes sur la terre. Il
y avait beaucoup de choses ou les Thessaloniciens ne voyaient pas en-
core bien clair ; ils manquaient d’enseignement.

1 Thes. 4:2

«Car vous savez quels commandements nous vous avons donnés
par le Seigneur Jésus».

Paul leur rappelle ce gu’il leur avait déja dit et qu’ils savaient. Il ba-
tit sur un fondement connu. On voit ici qu’il n’enseignait pas sur la base
de sa propre autorité, mais transmettait ce que le Seigneur lui avait con-
fié.

Autrefois, les commandements de Dieu avaient été donnés a Israél
par la loi, qui exigeait des hommes I'obéissance. Personne ne put — ni
ne peut — accomplir les commandements de Dieu, tels qu’ils sont for-
mulés dans la loi. Ces commandements, tous les hommes les ont trans-
gressés. Dans la période actuelle, celle de la grace, les commandements
de Dieu nous sont donnés «par le Seigneur Jésus». Par la nouvelle na-
ture que nous possédons, et par le Saint Esprit, nous sommes a méme
de garder ces commandements. Nous ne les gardons pas dans un esprit
de crainte, mais dans un esprit d’amour. Jésus a dit : «Celui qui a mes
commandements et qui les garde, c’est celui-la qui m’aime» (Jean
14:21).

1 Thes. 4:3

«Car c’est ici la volonté de Dieu, votre sainteté, que vous vous abs-
teniez de la fornication».

Encore une fois Paul souligne gu’il ne s’agit pas de son opinion, ni
de sa volonté. Et ici, la volonté de Dieu, c’est notre sainteté pratique.




Nous nous souvenons facilement que la volonté de notre Dieu Sauveur
est que tous les hommes soient sauvés (1 Tim. 2:4), mais sommes-nous
aussi conscients que sa volonté est que nous menions une vie sainte ?

Nous avons déja vu, dans le dernier verset du chapitre 3, la diffé-
rence entre la position dans laquelle Dieu nous a introduits comme
saints et bien-aimés, et /"état pratique qui doit y correspondre. Ici il
s’agit de nouveau de notre état pratique. La sainteté désigne ici une
sanctification active, un développement spirituel. Il est important de
bien voir la différence entre la position de sainteté et la sanctification
pratique, qui est un exercice de tous les jours. Il en est d’ailleurs de
méme de la justice. Nous sommes justifiés quant a notre position : Dieu
nous a donné sa justice, parce que le Seigneur Jésus est mort a la croix.
La conséquence pratique en est que nous devons vivre justement;
notre vie doit étre en accord avec la justice de Dieu (voir par ex. 1 Pierre
2:24). La sanctification conduit a la maturité spirituelle. Nous apprenons
tout au long de notre vie ce dont nous devons nous purifier et pour qui
nous devons nous sanctifier. Nous apprenons a connaitre le caractere
du monde dont nous devons nous séparer, et nous voyons toujours plus
qui est le Dieu auquel nous appartenons. La sainteté pratique est en
rapport avec cette terre. Elle se lie a la venue du Seigneur : c’est une
préparation morale a son retour. L'ap6tre Pierre va méme encore plus
loin, puisqu’il parle du jour de Dieu, donc I'état éternel. Il écrit : «Toutes
ces choses devant donc se dissoudre, quelles gens devriez-vous étre en
sainte conduite et en piété, attendant et hatant la venue du jour de
Dieu» (2 Pierre 3:11). Combien donc est importante I'exhortation a la
sainteté pratique ! Peu avant sa mort, le Seigneur demandait au Péere
pour ses disciples : «Sanctifie-les par la vérité ; ta parole est la vérité»
(Jean 17:17).

Il y a chez tout croyant des points faibles, et le diable cherche a les
utiliser pour amener de la souillure. De plus, il essaie de nous convaincre
que cela est anodin. Chez les Thessaloniciens, il y avait le grand danger

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

de considérer la fornication comme quelque chose d’ordinaire. C'est
pourquoi Paul dit ici : «que vous vous absteniez de la fornication». Nous
ne devons pas oublier gu’ils vivaient dans I'ancien monde grec, ou I'im-
moralité avait libre cours. La politique, la littérature et surtout la religion
favorisaient cela. L'idolatrie du monde paien était associée aux pra-
tiques immorales. C'est dans cet environnement que les Thessaloni-
ciens avaient été élevés. lls subissaient I'influence de ces choses, et le
danger était grand, maintenant qu’ils étaient convertis, de ne rien y voir
d’exceptionnel. C'est pourquoi Paul les met en garde si clairement.

Pour nous, aujourd’hui, cette exhortation est-elle moins néces-
saire ? Certes, pendant des siecles, le christianisme a exercé son in-
fluence en Europe (au moins extérieurement), de sorte que la fornica-
tion n’était pas ouvertement favorisée. Mais ol en sommes-nous au-
jourd’hui ? Le monde qui nous entoure est plein de corruption morale,
et nous sommes en danger de considérer comme anodin ce qui est en
opposition a la sainteté de Dieu.

En Galates 5:19, ou les ceuvres de la chair sont énumérées, la for-
nication vient en premier lieu. Ce mot (en grec : porneia) désigne toute
relation sexuelle hors mariage. Les désirs de notre chair sont des armes
par lesquelles Satan cherche a nous faire tomber. Nous ne pouvons ré-
sister a ses attaques que si nous sommes vigilants. Souvenons-nous de
ce que fit Joseph quand la femme de Potiphar voulut le séduire : il re-
fusa, il n’écouta pas et finalement il s’enfuit (Gen. 39:8, 10, 12).

1 Thes. 4:4-5

«Que chacun de vous sache posséder son propre vase en sainteté et
en honneur, non dans la passion de la convoitise comme font les nations
aussi qui ne connaissent pas Dieu».

Que le croyant se garde de livrer son propre corps a la fornication !
«Le corps n’est pas pour la fornication, mais pour le Seigneur» (1 Cor.
6:13).



L’attrait mutuel de ’homme et de la femme a été donné de Dieu a
sa créature. Il n’a donc rien de mauvais en lui-méme. Toutefois, Dieu
nous a créés ainsi en vue du mariage, et ce n’est que dans ce cadre que
ces dons particuliers du Créateur doivent s’épanouir. Toute relation
charnelle hors de ce cadre est un péché, que Dieu appelle fornication.
C'est de cela qu’il s’agit ici, de gens qui ne connaissent pas Dieu et qui
vivent dans la passion de la convoitise. La passion est un désir incon-
trélé. Au sujet des nations d’autrefois, nous lisons en Romains 1:24 a
27 : «C'est pourquoi Dieu les a aussi livrés, dans les convoitises de leurs
ceeurs, a I'impureté, en sorte que leurs corps soient déshonorés entre
eux-mémes... Car leurs femmes ont changé I'usage naturel en celui qui
est contre nature ; et les hommes aussi pareillement, laissant 'usage
naturel de la femme, se sont embrasés dans leur convoitise I'un envers
I'autre». Quant aux hommes de la dispensation chrétienne, Jude écrit
gu’ils se livrent aux mémes vices, s"abandonnant a la fornication et al-
lant «apres une autre chair» (v. 7). Aujourd’hui, ce sont des choses qui
nous entourent comme l'air que nous respirons. C'est pourquoi nous
devons étre particulierement vigilants.

1 Thes. 4:6

«Que personne ne circonvienne son frére ni ne lui fasse tort dans
I'affaire, parce que le Seigneur est le vengeur de toutes ces choses,
comme aussi nous vous I’avons dit précédemment et affirmé».

C’est I'adultere qui est en vue ici. Mais ce qui est courant dans le
monde aujourd’hui n’est-il pas un réel danger pour nous ? L’histoire est
pleine d’exemples qui nous montrent que des croyants peuvent aussi
tomber dans ce péché. David a convoité Bath-Shéba, et n’a pas reculé
devant le meurtre de son mari, Urie, pour la posséder (2 Sam. 11 et 12).
L’adultére est d’abord un péché contre Dieu, mais en méme temps, on
trompe un frére et on lui fait gravement tort.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«Le Seigneur est le vengeur de toutes ces choses». Comme enfants
de Dieu, avons-nous donc affaire au Seigneur comme vengeur ? Pour ce
qui est de notre salut éternel, nous le connaissons comme Sauveur ;
nous savons qu’il ne sera pas notre juge. Mais n’oublions pas pour au-
tant que notre Sauveur est aussi Seigneur dans son royaume. Et dans ce
royaume, nous sommes soumis a son juste gouvernement. C’'est pour-
quoi, tout au long de notre vie sur cette terre, nous avons a tenir compte
de lui comme le vengeur. Ceci n’a rien a faire avec la vie éternelle. Si, en
tant que ses disciples, nous sommes désobéissants, nous en porterons
les conséquences. Ce n’est pas parce qu’il nous aime et qu’il est mort
pour nous qu’il peut renier ses caracteres de lumiere et de sainteté.

Un principe fondamental de son gouvernement est: «Ce qu’un
homme seéme, cela aussi il le moissonnera» (Gal. 6:7). Si nous menons
pratiqguement une vie de souillure, nous en subirons les conséquences.
Nous voyons cela clairement dans la vie de David. Bien que Dieu ait par-
donné son péché a l’égard d’Unie, il a dG en subir les conséquences dou-
loureuses sa vie durant. Le pardon et la restauration sont une chose,
mais les conséquences en sont une autre. Dieu pardonne, mais il peut
ne pas nous épargner les fruits de notre mauvaise conduite.

Lors de son séjour a Thessalonique, Paul avait déja parlé de ce prin-
cipe du gouvernement de Dieu dans son royaume. Il n’en avait pas seu-
lement parlé, il en avait solennellement témoigné. N’est-il pas néces-
saire que ces principes nous soient aussi sérieusement rappelés ? Il est
heureux et profitable d’étre occupés de la grace qui pardonne, mais
n’oublions pas la responsabilité que nous avons devant notre Seigneur.

1 Thes. 4:7

«Car Dieu ne nous a pas appelés a I'impureté, mais dans la sain-
teté».



Notre appel est a la mesure de la nature méme de Dieu. Dieu est
lumiére, et par conséquent notre appel est nécessairement dans la sain-
teté. Nous avons & marcher comme des enfants de la lumiére (Eph. 5:8).
Dieu a «les yeux trop purs pour voir le mal» (Hab. 1:13). Si nous voulons
nous faire une idée de la sainteté de Dieu, et de ce qu’est le péché a ses
yeuy, il nous faut aller a la croix de Golgotha. La le Dieu saint a livré Jésus
Christ entre les mains des hommes parce qu’il avait pris sur lui notre
culpabilité. Parce que Dieu est lumiéere et qu’il ne peut voir le péché, le
Sauveur a d( s’écrier la : «Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu aban-
donné ?» La sainteté de Dieu est telle qu’il ne pouvait pas lui épargner
ces heures terribles de ténebres. Et pour la méme raison, il ne peut ja-
mais accepter quelque péché chez ses enfants. Il ne peut voir le péché.

Comme chrétiens, nous sommes appelés a la liberté, comme le dé-
clare Paul dans I’épitre aux Galates (5:13). Mais cela devrait-il signifier
gue nous pouvons vivre a notre guise ? En aucune maniere. La liberté
dans laquelle nous avons été introduits ne devrait jamais nous conduire
au péché. C’est pourquoi I'apdtre ajoute : «seulement n’usez pas de la
liberté comme d’une occasion pour la chair». Voila le caractére de la
liberté chrétienne.

1 Thes. 4:8

«C’est pourquoi celui qui méprise, ne méprise pas ’lhomme, mais
Dieu, qui vous a aussi donné son Esprit Saint».

Ici Paul met de nouveau toute chose en rapport avec la plus haute
autorité, avec Dieu. L'adultére est évidemment une tromperie a I'égard
de son conjoint, mais il est d’abord une offense a Dieu. Ceci n’est pas dit
a des incrédules, mais a des enfants de Dieu, car un incrédule ne pos-
sede pas le Saint Esprit ! C'est tres sérieux. Chaque fois que nous faisons
guelgue chose contre la volonté de Dieu, nous le méprisons. C'est pour-
guoi notre maniére de marcher est siimportante. Une vie non sanctifiée
déshonore Dieu.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Dieu nous a donné son Esprit Saint. Il habite dans I'assemblée (1
Cor. 12:13); mais il habite aussi en chaque croyant individuellement
(Gal. 4:6 ; 1 Cor. 6:19). L’activité du Saint Esprit en nous tend toujours a
glorifier Christ (Jean 16:14). Or jamais ceci ne peut étre associé avec le
mal. En 1 Corinthiens 6, Paul s’exprime avec gravité quant a la fornica-
tion, qui était a Corinthe un danger encore bien plus grand qu’a Thessa-
lonique. Dans son argumentation, il mentionne deux points : Premiére-
ment, nos corps sont des membres de Christ ; quelle chose abominable
si nous nous unissions a une prostituée ! Secondement, notre corps est
le temple du Saint Esprit ; quelle puissante raison de le conserver dans
la sainteté ! «Fuyez la fornication : quelque péché que 'homme com-
mette, il est hors du corps, mais le fornicateur péche contre son propre
corps. Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint Esprit
qui est en vous, et que vous avez de Dieu ? Et vous n’étes pas a vous-
mémes ; car vous avez été achetés a prix. Glorifiez donc Dieu dans votre
corps» (1 Cor. 6:18-20). Ce n’est pas en vain que I'Esprit est appelé le
Saint Esprit, en 1 Corinthiens 6, comme en 1 Thessaloniciens 4. |l veut
produire en nous la sainteté et nous séparer de tout mal.

1 Thes. 4:9

«Or, quant a 'amour fraternel, vous n’avez pas besoin que je vous
en écrive ; car vous-mémes, vous étes enseignés de Dieu a vous aimer
l'un I'autre».

Apreés avoir parlé dans les versets 1 a 8 du trés sérieux sujet de la
sainteté pratique, Paul passe a celui de I'amour fraternel. Il n’avait pas
besoin d’en parler longuement. Ce n’était méme pas nécessaire de leur
écrire a ce sujet, car ils étaient enseignés de Dieu a s’aimer I'un |'autre.
Et c’est précisément ce qu’ils faisaient ; ils aimaient Dieu, et ils aimaient
les saints. Paul en avait fait I'expérience, bien qu’il n’ait été que peu de
temps avec eux.



L'amour fraternel est le fruit normal de la nouvelle nature que Dieu
nous a donnée. Cette nouvelle nature ne peut faire autrement que d’ai-
mer. L’apOtre Jean écrit : «Nous savons que nous sommes passés de la
mort a la vie, parce que nous aimons les freres ; celui qui n’aime pas son
frére demeure dans la mort» (1 Jean 3:14). La vie nouvelle se manifeste
directement en ce que nous aimons nos freres. Si aujourd’hui nous de-
vons beaucoup parler de I'amour fraternel, c’est déja une preuve que
les choses ne sont pas en ordre.

1 Thes. 4:10

«Car aussi c’est ce que vous faites a I'égard de tous les fréres qui
sont dans toute la Macédoine ; mais nous vous exhortons, fréres, a y
abonder de plus en plus».

Jean écrit : «Enfants, n’aimons pas de parole ni de langue, mais en
action et en vérité» (1 Jean 3:18). Parler de I'amour fraternel est une
chose, le pratiquer en est une autre. L'amour fraternel ne se manifeste
pas dans le fait que nous en parlons, mais en action et en vérité. Il en
était ainsi chez les Thessaloniciens. lls aimaient les fréres, et cela non
seulement dans I'assemblée locale, mais dans toute la Macédoine.
Pourrait-on aussi donner de nous un tel témoignage ?

Mais Paul ajoute : «Nous vous exhortons, freres, a y abonder de
plus en plus». Est-ce donc que tout n’était pas en ordre ? Si, mais lors
méme que I'amour fraternel est 13, on peut faire des progres et croitre.
Au verset 1, les Thessaloniciens étaient exhortés a croitre dans la sain-
teté pratique, ici c’est dans I'amour fraternel. Dans ces deux domaines,
nous pouvons toujours avancer. Il en était de méme des Philippiens.
Paul savait qu’ils vivaient dans I'lamour fraternel, mais il leur écrit : «Je
demande ceci dans mes priéres, que votre amour abonde encore de
plus en plus en connaissance et toute intelligence» (Phil. 1:9). Les rela-
tions d’amour des saints peuvent toujours s’approfondir.

1 Thes. 4:11

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«Et a vous appliquer a vivre paisiblement, a faire vos propres af-
faires et a travailler de vos propres mains, ainsi que nous vous I’'avons
ordonné».

En Hébreux 13:1, nous lisons : «Que I'amour fraternel demeure».
Le danger est grand de faiblir dans I'amour fraternel. Les Thessaloni-
ciens y étaient aussi exposés, et Paul veut attirer leur attention sur deux
points :

Le premier danger était de s'immiscer dans les affaires des autres

et de s’occuper plus de ses fréeres et sceurs que de soi-méme. Bien cer-

tainement, nous devons avoir de I'intérét les uns pour les autres, mais
si nous regardons trop a ce que les autres font, I'amour peut en souffrir.
Nous devrions éviter de porter des jugements a I'égard de nos fréres et
sceurs sur ce qu’ils font, et surtout pas sur leurs motifs. Cela ne veut pas
dire que nous devions supporter le mal, il ne s’agit pas de cela ici. Mais
Paul veut nous mettre en garde contre le danger de nous méler d’af-
faires qui ne nous concernent pas.

Le second danger était que quelques-uns avaient tendance a profi-
ter de "'amour de leurs fréres et sceurs pour vivre a leurs frais. A I'ori-

gine, peut-étre sans mauvaise intention. Plusieurs d’entre eux étaient si
occupés de la venue du Seigneur qu’ils avaient cessé de travailler a leur
profession terrestre. C'est pourquoi Paul les exhorte a travailler de leurs
propres mains.

Il revient sur ce sujet dans sa deuxiéme épitre. Il y écrit : «Nous ap-
prenons qu’il y en a quelques-uns parmi vous qui marchent dans le dé-
sordre, ne travaillant pas du tout, mais se mélant de tout. Mais nous
enjoignons a ceux qui sont tels, et nous les exhortons dans le Seigneur
Jésus Christ, de manger leur propre pain en travaillant paisiblement» (2
Thess. 3:11, 12). La pensée du retour du Seigneur ne devrait pas nous
rendre paresseux en ce qui concerne notre travail journalier. Bien au



contraire, nous devrions toujours nous appliquer a accomplir notre de-
voir. Méme si nous savions que le Seigneur va revenir demain, nous de-
vrions accomplir normalement notre travail aujourd’hui.

De facon générale, quand quelqu’un avance des motifs spirituels
pour ne pas travailler en vue de subvenir a ses propres besoins, ce n’est
pas un bon signe. Il y a certainement des exceptions, notamment pour
ceux que le Seigneur appelle a consacrer tout leur temps a son service.
Mais si nous ne sommes pas satisfaits de notre activité professionnelle,
nous ne pouvons pas simplement cesser de travailler en nous reposant
sur nos freres dans la foi et en vivant a leurs frais. Dieu veut que nous
nous montrions fideles aussi dans notre activité professionnelle. En 1
Timothée 5:8, nous lisons, bien que ce soit dans un autre contexte :
«Mais si quelqu’un n’a pas soin des siens et spécialement de ceux de sa
famille, il a renié la foi et il est pire qu’un incrédule». N'oublions pas ce
principe divin.

1 Thes. 4:12

«Afin que vous marchiez honorablement envers ceux de dehors et
que vous n’ayez besoin de personne».

C'est avec ces mots que Paul termine ses instructions pratiques
guant a la marche chrétienne. Comme chrétiens, nous sommes premie-
rement responsables vis-a-vis de Dieu. Deuxiemement, nous vivons au
milieu de nos freres et sceurs et leurs sommes attachés par 'amour fra-
ternel. Et troisiemement, nous vivons encore dans ce monde et avons
obligatoirement toutes sortes de contacts avec des incrédules. Nous ne
sommes certes pas de ce monde, mais nous sommes dans ce monde.
Les gens de ce monde nous observent et enregistrent comment nous
nous comportons.

Paul désigne ici les gens du monde comme «ceux de dehors». Ce
sont des incrédules ; ils sont clairement différenciés des croyants, qui
sont dedans. Il n’y a dans ce sens que deux groupes de personnes, ceux

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

qui sont dehors et ceux qui sont dedans. Nous avons une responsabilité
vis-a-vis des incrédules. Elle concerne toute notre conduite, nos conver-
sations, notre maniére d’agir. Paul parle aussi de cette responsabilité
dans I'épitre aux Colossiens, lorsqu’il dit : «Marchez dans la sagesse en-
vers ceux de dehors, saisissant I'occasion» (4:5).

Notre marche devrait donc étre d’un c6té «dans la sagesse», et de
I’autre «honorable», ou encore «bienséante». Une marche bienséante
est un comportement qui ne fournit pas de motif de scandale a un in-
crédule. C’'est dans ce sens que Paul écrit aux Romains : «Conduisons-
nous honnétement, comme de jour» (13:13). Notre comportement
n’est pas la plus petite partie de notre témoignage devant les hommes.
Les Thessaloniciens ne devaient pas donner |'occasion aux gens du
monde de les montrer du doigt. Et Paul les exhorte a ne pas se mettre
inutilement dans la dépendance de qui que ce soit. Ceci nous parle
aussi. Combien de personnes ont déja été amenées a la foi simplement
par le comportement d’un croyant. Pour citer la parole d’un autre : «On
reconnait un chrétien a ce qu’il dit et I’'on apprécie un chrétien a ce qu’il
fait». Sans doute nos paroles sont importantes, mais elles ne porteront
pas beaucoup si notre comportement n’est pas en harmonie avec elles.

Chapitre 4, versets 13 a 18 : La venue du Seigneur

N.B. : Dans cette partie et assez répandu dans les commentaires EAB

dévie des commentaires de HR, JND & WK ! Affirmer que les Thes-
saloniciens ne connaissaient pas la venue du Seigneur pour les
siens, permet de développer une pensée logique, mais qui entre
en conflit avec par exemple 1 Thess. 3 v.13 ou EAB afin de rester
cohérent avec son développement, assimile la venue a son appa-
rition a cause de « avec tous ses saints » alors qu’il est question
de Dieu et non pas du monde !
Leur inquiétude était en rapport avec la venue du Seigneur pour
enlever les siens, et la question est qu’en serait-il de ceux qui sont
endormis en rapport avec la venue et pas l'apparition | Ce coté
est un coté tres faible des commentaires de EAB !!1!!




Le paragraphe qui est devant nous forme le sujet central de cette
épitre. Combien de croyants n’ont- ils pas été consolés et encouragés
par ces quelques versets !

En Jean 14:3, le Seigneur dit a ses disciples qu’il reviendra pour les
prendre aupres de lui. Mais il ne leur donne pas de détails. La maniere
dont cela se passera est expliquée dans les épitres, entre autres dans le
passage que nous avons sous les yeux. Le Saint Esprit saisit I'occasion
d’une perplexité particuliere des Thessaloniciens pour exposer et ap-
profondir le sujet de I'enléevement des croyants et du retour du Sei-
gneur.

C’était pour eux un sujet de premiere importance. Comme nous
I’'avons déja vu, ils vivaient dans |'attente journaliere de la venue du Sei-
gneur pour établir son régne. lls s’étaient tournés des idoles vers Dieu
pour le servir et pour attendre des cieux son Fils. lls savaient qu’il re-
viendrait pour établir sur la terre son royaume en puissance et en gloire.
Or cette attente était une réalité si vivante pour eux qu’ils étaient trou-
blés en voyant que quelques-uns des leurs s’étaient endormis. lls pen-
saient que ceux- la seraient défavorisés, ne pouvant avoir part au
royaume. A la tristesse de la séparation de leurs bien-aimés s’ajoutait
donc cette peine.

L'apotre veut les rassurer, et il le fait d’'une maniere pleine d’affec-
tion. lls manquaient d’enseignement, mais Paul ne veut pas qu’ils res-
tent ignorants. C’est pourquoi il leur expliqgue en termes clairs ce qu’il
en sera de ceux qui se sont endormis, et comment il sera possible que
tous (croyants endormis et croyants vivants) viennent avec le Seigneur
sur la terre, quand il établira son regne.

Ce que les Thessaloniciens ignoraient est aujourd’hui encore in-
connu de beaucoup de chrétiens. Avant de revenir sur cette terre pour
établir son royaume, le Seigneur viendra d’abord pour prendre les siens

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

aupres de lui. Il est important de différencier les deux aspects de sa ve-
nue. Il vient d’abord pour enlever les siens : c’est sa venue pour nous.
Puis aprés un certain temps, il revient sur la terre avec les siens pour
régner. C’est sa venue avec nous. Les versets 13 et 14 parlent de ce se-
cond aspect de sa venue et la pensée se continue au début du chapitre
5. Par contre, les versets 15 a 18 constituent une parenthese qui déve-
loppe la premiére phase de sa venue.

1 Thes. 4:13

«Or nous ne voulons pas, fréres, que vous soyez dans I’ignorance a
I’égard de ceux qui dorment, afin que vous ne soyez pas affligés comme
les autres qui n’ont pas d’espérance».

Paul commence son enseignement par ces mots : «Or nous ne vou-
lons pas». Il utilise cette expression, ou une expression semblable, au
total sept fois (voir Rom. 1:13; 11:25; 1 Cor. 10:1; 12:1; 2 Cor. 1:8;
Col. 2:1). ll introduit de cette maniére des enseignements d’'une impor-
tance particuliére. «Etre dans I'ignorance» peut signifier ne pas savoir,
ne pas comprendre ou ne pas reconnaitre quelque chose. Paul discer-
nait qu’il y avait une lacune a cet égard chez ses freres bien-aimés.

Trois groupes de personnes sont mentionnés: «ceux qui dor-
ment», «les autres», et les croyants vivants, auxquels Paul s’adresse. Les
premiers sont les croyants qui sont morts pour «étre avec Christ», avant
son retour. Dans ces versets, ils sont désignés comme :

e ceux qui dorment (v. 13),

e ceux qui se sont endormis par Jésus (v. 14),
e ceux qui se sont endormis (v. 15),

e les morts en Christ (v. 16).

Ce groupe comprend tous les croyants qui ont passé par la mort,
depuis le début de I’humanité. Mais ils sont morts autrement que les
gens du monde. lls sont morts «en Christ», ils se sont «endormis par
Jésus». En 1 Corinthiens 15:20, il est dit de lui qu’il «a été ressuscité



d’entre les morts, prémices de ceux qui sont endormis», ce qui signifie
gu’il a la premiere place dans la résurrection. Il n’est toutefois pas dit
de lui qu’il s’est endormi. Il est mort, mort pour nos péchés. Mais le
croyant s’endort, ce qui exprime la paix, le repos et la mise en slreté.

Le mot grec pour «endormis» est utilisé dans le Nouveau Testa-
ment tout a la fois pour désigner le sommeil naturel et le déces du
croyant. Dans ce second sens, il se rapporte toujours au corps, jamais a
I’'ame ou a I'esprit. L'ame et I'esprit ne dorment pas. Certains croient a
une sorte de sommeil de I'dme, commencgant a la mort du croyant. Nous
ne trouvons pas cette pensée dans la parole de Dieu. Dormir, ou s’en-
dormir, concerne toujours le corps déposé dans la tombe. L’ame du
croyant qui s’est endormi est auprés du Seigneur, ce qui «est de beau-
coup meilleur» (Phil. 1:23). Le passage de 2 Corinthiens 5:1 a 9 nous
montre que, lors du déces d’un croyant, il y a une séparation entre le
corps physique et I'étre moral et spirituel.

Le deuxieme groupe est constitué par «les autres». Ce sont les in-

crédules (5:6). Ce qui les caractérise ici, c’est le fait qu’ils sont sans es-
pérance. Les personnes de ce monde sont dans la condition décrite par
Paul lorsqu’il parle des nations: «étant sans Dieu dans le mondey,
«n’ayant pas d’espérance» (Eph. 2:12). Un homme sans le Seigneur Jé-
sus est un homme a courte vue, qui n’a aucune espérance, ni dans la vie
ni dans la mort. Celui qui meurt dans une telle condition n’aura aucune
nouvelle occasion de se mettre en régle avec Dieu. Réellement, ce sont
«les autres qui n’ont pas d’espérance». La mort trace une nette sépara-
tion entre croyants et incrédules. Un croyant ne meurt pas sans espé-
rance, mais dans la ferme assurance de la résurrection.

C’est ici qu’apparait 'incertitude des Thessaloniciens. IIs n’étaient

pas sans espérance quant a I'avenir éternel de leurs bien-aimés endor-
mis, mais ils I'étaient visiblement quant au royaume futur. Alors Paul

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

remet les choses dans leur juste perspective, et leur montre qu’ils pou-
vaient aussi avoir une espérance en ce qui concerne le royaume. Leurs
bien- aimés endormis ne subiraient aucune perte.

Le troisieme groupe enfin est constitué de ceux qu’il appelle:

«freres», les croyants encore en vie. lls sont nettement différenciés
«des autres», qui n"ont pas d’espérance. Il est bien évident que nous
menons deuil lors du déces d’un de nos bien-aimés. Cette tristesse est
naturelle et il serait bien anormal que nous soyons insensibles. Le Sei-
gneur Jésus lui- méme a pleuré au tombeau de son ami Lazare (Jean
11:35). Il sait ce que signifie la perte d’un étre aimé. C'est pourquoi nous
pouvons expérimenter sa sympathie et celle de notre Dieu, «le Pére des
miséricordes et le Dieu de toute consolation» (2 Cor. 1:3). Ce n’est pas
cette tristesse qui est en vue ici, mais le fait que les Thessaloniciens s’af-
fligeaient par ignorance de I'avenir de leurs bien-aimés endormis.

1 Thes. 4:14

«Car si nous croyons que Jésus mourut et qu’il est ressuscité, de
méme aussi, avec lui, Dieu aménera ceux qui se sont endormis par Jé-
sus».

Ce verset nous explique pourquoi nous ne sommes pas comme
ceux qui n‘ont pas d’espérance. Il est important de bien comprendre
cette déclaration, qui est le fondement des enseignements qui vont
suivre. Elle nous ramene a la vérité fondamentale de I'évangile, la mort
et la résurrection du Seigneur Jésus.

L’expression «si nous croyons» ne signifie nullement qu’il s’agit
d’une vague espérance, d’une probabilité ou d’une incertitude. C'est la
ferme conviction que Jésus est mort et est ressuscité, et des consé-
guences que cela entraine pour ceux qui se sont endormis. Mais en pre-
mier lieu, c’est sur Lui- méme que nos regards sont dirigés. C’'est un fait
certain qu’il est mort sur la croix et qu’il est ressuscité trois jours apres.
Paul montre aux Corinthiens que ceci est I'essence méme de |'évangile ;



I’acceptation de ces faits est le fondement de notre foi et de notre salut
(1 Cor. 15:1-4). C'est comme homme que Jésus a accompli I'ceuvre de
la croix. C'est pourquoi son nom d’homme est mentionné deux fois ici,
et non ses titres de Christ ou de Seigneur.

L'ceuvre de la croix a des conséguences immenses pour nous,
croyants. Spirituellement parlant, nous sommes morts avec lui, nous
sommes ensevelis avec lui et ressuscités avec lui (cf. Col. 2:11-13, entre
autres). Mais il peut arriver aussi que nous ayons a passer par la mort
du corps. Christ est mort et de nombreux croyants se sont endormis en
lui. Paul en conclut : si nous croyons que le Seigneur Jésus est mort et
est ressuscité, c’est un fait certain aussi que ceux qui se sont endormis
en lui ressusciteront de la méme maniére. Mais ce n’est pas tout. Christ
est maintenant dans la gloire et il reviendra sur la terre. Et c’est pour-
quoi la foi en tire la conclusion que ceux qui se sont endormis revien-
dront aussi avec lui sur la terre. Telle est la hardiesse de la foi. Comme
il en a été de Christ, ainsi en sera-t-il de nous.

Nous avons ici une confirmation de ce que I'ap6tre a déja dit au
chapitre 3, savoir que le Seigneur paraitra «avec tous ses saints» (v. 13).
NB : A ce v.13 Il n’est pas question de paraitre ou apparaitre mais de

venir pour enlever ses saints et les présenter dans leur état de sain-

teté au Pére ! Il n’est pas question du monde, mais de Dieu, du

Pére ! (Voir HR)
Ceux qui se sont endormis en font partie, il le déclare clairement ici, et
les versets suivants montrent que les vivants viendront aussi. Dieu ame-
nera avec le Seigneur Jésus tous ceux qui se sont endormis en lui, et cela
ne peut avoir lieu que s’ils sont préalablement ressuscités. Sa venue
avec les siens est aussi certaine que sa mort et sa résurrection. «Et si
I'Esprit de celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous,
celui qui a ressuscité le Christ d’entre les morts vivifiera vos corps mor-
tels aussi, a cause de son Esprit qui habite en vous» (Rom. 8:11).

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Actuellement, les croyants qui se sont endormis ne sont pas encore
dans la maison du Pére. On dit souvent cela, mais le Nouveau Testament
ne le fait pas. Ills sont dans le paradis, ils sont auprés de Christ, ils sont
avec le Seigneur — et c’est déja le bonheur. Mais |3, ils attendent,
comme nous, le retour du Seigneur pour venir sur la terre avec «tous
ses saints».

N.B. Dans un sens c’est vrai, mais ce qu’ils attendent c’est d’abord le
réunion de leur corps avec leur esprit, par la résurrection (voir HR,
JND & WK)!
Les croyants qui ont passé par la mort et les croyants vivants viendront

ensemble avec lui, quand il établira son reégne en puissance et en gloire.
Comment cela peut-il se faire ? Eh bien, ceux qui se sont endormis res-
susciteront et les vivants seront enlevés avec eux pour étre avec le Sei-
gneur ! Tel est I'enseignement des versets 15 a 18.

En ce qui concerne les croyants, il est donc parlé de «s’endormir»
(voir par ex. Jean 11:11; Actes 7:60; 1 Cor. 15:6; 2 Pierre 3:4), mais
nous avons déja remarqué que ce mot n’est pas utilisé pour notre Sei-
gneur. Quant a lui, il est «mort». Sur la croix, Christ a pris sur lui tout ce
qui avait affaire avec la mort et le jugement. La mort eut pour lui toute
sa terrible signification en tant que jugement du péché. «Les gages du
péché, c’est la mort», et cette mort, il I'a endurée pour nous.

1 Thes. 4:15

«Car nous vous disons ceci par la parole du Seigneur : que nous, les
vivants, qui demeurons jusqu’a la venue du Seigneur, nous ne devance-
rons aucunement ceux qui se sont endormis».

Le seul fait, mentionné au verset 14, que Dieu améenera avec Jésus
ceux qui se sont endormis, pouvait déja apporter aux Thessaloniciens
consolation et encouragement. Mais le Saint Esprit va plus loin ; il leur
donne des détails qui expliquent comment la chose sera possible. C’est
ce qu’on trouve dans les versets 15 a 18.



L’ensemble de ces versets est mis entre parentheses ; le courant de
la pensée principale y est interrompu. Cette pensée, c’est la venue du
Seigneur sur la terre, donc le jour du Seigneur, et I'établissement de son
régne. Le contenu de cette parenthese n’est pas seulement important
et instructif, il est aussi plein de consolation ; il nous montre I'événe-
ment préalable qui rend possible notre venue avec le Seigneur. En effet,
avant que nous paraissions ensemble avec lui, il accomplira sa promesse
de Jean 14:3 et nous prendra auprés de lui dans la gloire. Le verset 14,
tout comme le verset 13 du chapitre précédent, nous dit que nous vien-
drons avec lui, et les versets 15 a 18 montrent qu’il sera venu aupara-
vant pour nous prendre aupres de lui.

Parmi les nombreux passages de la parole de Dieu qui parlent du
retour du Seigneur, peu mentionnent I’enlévement des croyants. La plu-
part sont en rapport avec son apparition sur la terre (a commencer par
la prophétie d’Enoch en Jude 14 et 15). Il en est trois cependant qui at-
tirent spécialement notre attention sur I’enlevement des saints. Les en-
seignements de ces trois passages correspondent chaque fois a un pro-
bléme particulier. Ces passages sont les suivants :

e Jean 14:1 a 4, ol le Seigneur lui-méme donne une réponse a l'in-
guiétude de ses disciples. Il nous donne un principe, mais pas de
détails.

e 1 Corinthiens 15, ou I'ap6tre donne une réponse a la négation de
la résurrection. Il montre comment il est possible que des
hommes vivant sur la terre entrent dans la gloire. C’est avec un
corps glorieux qu’ils recoivent dans la résurrection (voir aussi Phil.
3:20, 21).

e 1 Thessaloniciens 4:15 a 18, ou Paul donne une réponse a l'igno-
rance et a l'inquiétude des Thessaloniciens. Il leur montre que les
croyants qui se sont endormis et ceux qui vivent encore seront
enlevés ensemble aupres du Seigneur.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

L'importance de I'enseignement donné ici est soulignée par les
mots : «Car nous vous disons ceci par la parole du Seigneur». Il ne s’agit
pas de quelque pensée que nous pourrions trouver dans I’Ancien Testa-
ment. La, le jour du Seigneur est souvent mentionné, mais jamais sa ve-
nue pour nous. Ce n’est pas non plus une allusion a une parole du Sei-
gneur dans les évangiles, qui serait répétée ici. Paul veut d’'une part sou-
ligner I'autorité avec laquelle il écrit ; mais d’autre part et surtout, il veut
attirer notre attention sur le fait qu’il s’agit d’'une révélation du Sei-
gneur. Il a recu de lui une révélation entierement nouvelle, et il nous la
transmet (voir aussi par ex. 1 Cor. 11:23 et Eph. 3:2). En 1 Corinthiens
15:51, en relation avec I’enlevement des saints, il parle d’'un mystére :
«Voici, je vous dis un mystere : Nous ne nous endormirons pas tous,
mais nous serons tous changés : en un instant, en un clin d’ceil». L'em-
ploi du mot «mystére» nous indique aussi que cet événement était
jusqu’alors caché, mais qu’il est maintenant connu grace a une révéla-
tion.

Nous nous sommes déja arrétés sur ce qu’il faut comprendre par
«la venue» du Seigneur (cf. 2:19, 20). Le contexte montre qu’au verset
15, il s’agit de sa «venue» pour nous. Deux groupes de croyants sont
mentionnés : ceux qui se sont endormis, et ceux qui vivront encore. Le
premier groupe comprend aussi bien les croyants de I’Ancien Testament
(Noé, Abraham, Job, Moise, David, etc.) que ceux de la dispensation ac-
tuelle. Il est donc préférable de parler de I’'enlevement des croyants plu-
tot que de I'enlévement de I'Eglise.

Il est beau de voir comment Paul s’identifie avec les croyants du
deuxieme groupe. Il dit : «nous, les vivants». Il attendait tous les jours
le retour de son Seigneur (Phil. 3:20), mais en méme temps, il envisa-
geait aussi de passer par la mort et la résurrection (voir 2 Cor. 4:14 ; Phil.
1:21-25; 2:17). Nous pouvons suivre son exemple. «Nous, les vivants» :
quel témoignage a une espérance vivante dans le coeur ! Comptons-
nous vraiment sur le fait que le Seigneur peut venir chaque jour ? Pierre



dit aussi que nous sommes «régénérés pour une espérance vivante» (1
Pierre 1:3). Cependant, nous sommes conscients que nous pouvons tout
aussi bien nous endormir avant son retour.

Quant a savoir auquel de ces deux groupes nous appartiendrons,
nous laissons cela avec confiance au Seigneur. Mais nous savons une
chose : Les vivants ne seront pas privilégiés a sa venue. lls connaitront
la réalisation de leur espérance, mais ils ne devanceront aucunement
ceux qui se sont endormis. C’'est ce que nous montrent les versets sui-
vants.

1 Thes. 4:16

«Car le Seigneur lui-méme, avec un cri de commandement, avec
une voix d’archange, et avec la trompette de Dieu, descendra du ciel ; et
les morts en Christ ressusciteront premierement».

Quel encouragement dans ces paroles ! Le Seigneur viendra. Il ne
viendra pas alors sur la terre, il viendra pour prendre a lui les siens.
Quand il reviendra sur cette terre, plus tard, ce sera alors un événement
public : «Voici, il vient avec les nuées, et tout ceil le verra, et ceux qui
I'ont percé» (Apoc. 1:7). Il en est autrement dans ce verset. Ici le Sei-
gneur vient pour prendre aupres de lui ses témoins, ses disciples ;
I’époux vient pour prendre a lui son épouse, et ceci reste caché aux yeux
des hommes. Bien sir ils en constateront les conséquences, mais ils ne
verront pas I'événement lui-méme. Le cri de commandement, la voix
d’archange et la trompette de Dieu, seuls ceux qui appartiennent au Sei-
gneur Jésus les entendront. Eux seuls seront enlevés a sa rencontre sur
les nuées. Et c’est d’abord ceux qui se sont endormis qui ressuscitent,
pour aller ensuite vers le Seigneur avec les vivants.

Le Seigneur lui-méme désire ardemment cet instant ou il viendra
chercher les siens. Ce sont ceux qu’il a acquis a un si grand prix, pour
lesquels il a donné sa vie. Ce sont ceux qu’il aime et qu’il veut avoir au-
pres de lui. Ce sont ceux qu’il voit en proie aux difficultés sur la terre, et

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

gu’il veut introduire dans sa propre gloire. Comprenons-nous donc
pourquoi il est écrit : «Car le Seigneur lui-méme... » ? Il avait promis a
ses disciples qu’il reviendrait personnellement pour les prendre auprées
de lui. Il ne peut pas envoyer un ange pour cela ; il vient lui- méme. Com-
bien cette expression nous est précieuse ! Nous aimons a dire avec
I’apbtre Paul : «Le Fils de Dieu... m’a aimé et... s’est livré lui-méme pour
moi» (Gal. 2:20). Quelle joie de penser que lui, qui s’est livré lui-méme
pour nous, reviendra aussi lui-méme pour nous chercher !

Bien des chrétiens appliquent ce verset au déces d’un croyant,
comme si Christ venait chercher personnellement un croyant qui s’est
endormi, pour l'introduire dans le paradis. Mais ce n’est pas du tout la
pensée ici. Il s’agit dans ce verset d’un événement absolument unique,
qui se situe pour nous dans un avenir qui semble trés proche.

Le Seigneur viendra...

— avec un cri de commandement : Cette expression fait penser a
I'ordre militaire par lequel un officier romain appelait ses soldats. Les
Thessaloniciens comprenaient bien cela, car ils étaient au courant des
habitudes des Romains. Seuls les soldats des compagnies concernées
comprenaient I'ordre et lui obéissaient. Nous avons une belle illustra-
tion de cela au tombeau de Lazare. Le Seigneur crie a haute voix : «La-
zare, sors dehors !» (Jean 11:43). Tandis que tous les autres morts res-
tent dans leur tombeau, Lazare seul, a cet appel impératif, quitte sa
tombe et sort. Il en sera exactement ainsi a la venue du Seigneur. Tous
les saints entendront son cri de commandement et ressusciteront, tan-
dis que les autres morts resteront dans leurs tombeaux. Quelle puis-
sance possede sa voix !

— avec une voix d’archange : Le seul archange mentionné dans la
Bible est Michel (Jude 9). On a écrit a ce sujet : «La voix d’un archange
introduit la gloire de la plus élevée des créatures célestes pour servir le
Seigneur en cette occasion supréme. Si maintenant les anges sont des



esprits administrateurs qui servent en faveur des saints, comme ils I'ont
fait en Sa faveur aussi, combien est a propos cette voix d’archange,
lorsqu’ils seront ainsi rassemblés autour de lui ! » (W. Kelly). D’autres
commentateurs font remarquer aussi que le Seigneur sera accompagné
des anges quand il viendra chercher ses bien-aimés aupreés de lui.

— avec la trompette de Dieu : Le mot utilisé pour trompette est
aussi emprunté au langage militaire. C'est a la derniere trompette que
I’'armée romaine se mettait en marche. Nous retrouvons cette pensée
ici : La trompette de Dieu nous appelle pour nous introduire dans la
gloire. La méme trompette est mentionnée en 1 Corinthiens 15:52 : «...
a la derniere trompette, car la trompette sonnera et les morts seront
ressuscités incorruptibles, et nous, nous serons changés». |l va sans dire
gue la trompette mentionnée ici ne doit pas étre confondue avec les
sept trompettes d’Apocalypse 8 a 11, ou il s’agit de jugement.

«Et les morts en Christ ressusciteront premierement». Si nous li-
sons 1 Corinthiens 15, nous voyons que tout se passera «en un instant,
en un clin d’ceil». Ici, ce clin d’ceil est encore divisé dans le temps,
puisque premierement les morts en Christ ressusciteront (les croyants
de I’Ancien et du Nouveau Testament). Nous avons ici un accomplisse-
ment partiel de la parole du Seigneur en Jean 5:28 et 29, «I’heure vient
en laquelle tous ceux qui sont dans les sépulcres entendront sa voix ; et
ils sortiront, ceux qui auront pratiqué le bien, en résurrection de vie ; et
ceux qui auront fait le mal, en résurrection de jugement». Dans notre
passage, sa Voix puissante retentit, et ceux qui ressuscitent se levent
pour la vie. Quelque incroyable que puisse étre cette pensée pour les
incrédules, ’humble foi n’a aucune peine a accepter cette parole. Se-
rait-ce une chose difficile pour le Seigneur de retrouver tous les siens,
aussi bien ceux qui ont été brdlés, ou dévorés par les fauves, que ceux
qui ont été déposés dans la terre ? Non, tous les morts en Christ ressus-
citeront a ce moment-Ia.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Le Nouveau Testament n’enseigne jamais une résurrection univer-
selle des morts. Les Juifs croyaient a une résurrection au dernier jour
(cf.Jean 11:24), mais le Nouveau Testament montre clairement qu’il n’y
aura pas une résurrection simultanée de tous les morts. Le passage de
Jean 5, cité plus haut, est souvent mal compris. Le Seigneur annonce
qu’il y aura deux résurrections bien distinctes I'une de l'autre, une «ré-
surrection de vie» et une «résurrection de jugement». Il différencie sim-
plement leur caractére, mais n’indique rien quant a leur déroulement
dans le temps. D’autres passages montrent clairement que ces deux
événements ont lieu a des moments différents.

1 Corinthiens 15 nous donne encore d’autres renseignements sur
la résurrection de vie. «Car, comme dans I’Adam tous meurent, de
méme aussi dans le Christ tous seront rendus vivants ; mais chacun dans
son propre rang : les prémices, Christ ; puis ceux qui sont du Christ, a sa
venue» (v. 22, 23). La résurrection s’effectue ainsi en plusieurs phases.
D’abord Christ lui-méme, puis ceux qui sont du Christ, a sa venue. (C'est
ce qui nous est présenté en 1 Thessaloniciens 4). Finalement les martyrs
de la grande tribulation (Apoc. 20:4-6).

Le trait caractéristique de cette résurrection est que c’est une ré-
surrection «d’entre les morts» (Phil. 3:11). Plusieurs ressusciteront, tan-
dis que les autres resteront dans I'état ou ils sont. Les morts en Christ
ressusciteront et s’en iront vers lui, tandis que ceux qui seront morts
sans lui resteront encore au moins mille ans dans les sépulcres, puis res-
susciteront pour le jugement (Apoc. 20:11-15).

1 Thes. 4:17

«Puis nous, les vivants qui demeurons, nous serons ravis ensemble
avec eux dans les nuées a la rencontre du Seigneur, en I’air ; et ainsi nous
serons toujours avec le Seigneur».



Aussitot apres la résurrection des saints endormis, nous serons,
nous les vivants, enlevés ensemble avec eux. Tout cela, pendant «l’ins-
tant, le clin d’ceil», dont parle 1 Corinthiens 15:52. Ceux qui dorment
seront ressuscités — le corruptible revétira l'incorruptibilité — et les vi-
vants seront transmués — le mortel revétira I'immortalité (1 Cor. 15:53,
54). Et ensemble, nous irons «a la rencontre» du Seigneur. Cette expres-
sion, qui figure trois fois dans le Nouveau Testament, signifie «sortir,
pour rencontrer une autre personne dans l'intention d’aller avec elle».

e En Matthieu 25:1, les dix vierges sortent a la rencontre de I'époux,
afin de I'accompagner aux noces ;

e en Actes 28:15, les fréres viennent a la rencontre de Paul pour
I’'accompagner ;

e ci, nousirons a la rencontre de notre Seigneur pour étre toujours
avec lui.

Nous serons «ravis». On peut traduire ce mot par «enlevés» ou «ar-
rachés». Il contient la pensée d’éloigner, d’entrainer avec une force sou-
daine. Il en sera ainsi quand nous quitterons cette terre. Une force
toute-puissante — qui ne peut étre que divine — se déploiera lors de
I’enlevement des saints. Bien qu’ayant été soumis toute notre vie aux
lois de la nature, nous quitterons soudainement cette terre sans que
rien ne puisse nous retenir.

Quelle consolation nous trouvons aussi dans les mots : «ensemble
avec eux» ! Maintenant, sur la terre, le départ d’'un croyant implique
toujours séparation et douleur. Cette séparation sera une fois pour
toutes annulée lors de la venue du Seigneur Jésus. La voix du Seigneur
nous rassemblera de nouveau tous. Nous serons enlevés ensemble a sa
rencontre pour le voir.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Notre enlévement aura lieu «dans les nuées». C'est de cette ma-
niére que le Seigneur est allé au ciel ; et nous devons lui étre faits sem-
blables en toutes choses.

Mais notre destination n’est ni les nuées ni I'air, c’est le Seigneur.
Il vient a notre rencontre pour nous prendre a lui, parce qu’il nous aime.
«Et ainsi nous serons toujours avec le Seigneur». Voila I'accomplisse-
ment de notre espérance, notre éternel destin. Nous devons avoir une
place en rapport avec le royaume a venir sur cette terre, mais ce n’est
pas le plus important. Non, |'essentiel c’est que nous serons avec lui.
Quel merveilleux moment lorsque nous le contemplerons pour la pre-
miere fois face a face !

Actuellement, il est I'objet de notre amour, bien que nous ne le
voyions pas (1 Pierre 1:8). Il est I'objet de notre foi. Mais alors la foi aura
sa fin ; elle sera remplacée par la vue, et nous contemplerons la réalité.
«Nous le verrons comme il est». Quelle joie, quel bonheur ! Il n’y aura
plus jamais de séparation. Nous jouirons éternellement de son amour
pour nous. Nous en avons une magnifique image dans I’Ancien Testa-
ment. Le serviteur d’Abraham conduit Rebecca vers Isaac (Gen. 24). Elle
est une figure de I'assemblée et lui, du Seigneur Jésus. Il la conduit dans
la tente et il 'aime. Cet amour, que nous pouvons déja connaitre, nous
en jouirons alors parfaitement, sans aucune entrave. Et notre réponse
sera une adoration éternelle.

1 Thes. 4:18
«Consolez-vous donc I'un I'autre par ces paroles».

Devant cette glorieuse révélation, nous est-il difficile de suivre
cette exhortation ? La perspective glorieuse de voir bientét le Seigneur
est en effet pleine de consolation et d’encouragement pour nous. Nous
traversons peut-étre des circonstances difficiles dans ce monde, mais la
pensée de son prochain retour nous donne un nouveau courage. Peut-



étre sommes-nous dans le deuil de I'un de nos bien-aimés, que le Sei-
gneur a recueilli a lui. Quelle consolation dans la certitude que, réunis
avec ceux qui nous ont devancés, nous irons bient6t a la rencontre de
notre Seigneur.

La venue du Seigneur pour nous est une manifestation de sa puis-
sance, mais en méme temps un acte de sa grace. Sa venue avec nous,
elle, souleve la question de notre responsabilité, mais ce sujet n’est pas
mentionné dans ce chapitre. Il n’est question ici que de notre part avec
le Seigneur. «ll n’est nullement parlé de jugement ni d’étre manifesté,
mais de notre réunion céleste avec lui, en ce que nous quittons la terre
comme aussi lui I'a quittée» (J.N. Darby). «Nous trouvons ici la parfaite
grace déployée avec puissance. Les couronnes, récompenses de notre
fidélite, ...
guestion que de la manifestation de sa grace. Lors de |'enlévement, il

ne seront pas distribuées a cette occasion, car ici, il n’est

ne s’agit pas de notre amour pour lui, ni de notre marche, mais de son
amour pour nous. C'est un amour qui a payé notre dette et nous a ache-
tés pour lui par sa mort a la croix, un amour qui nous donne sa propre
gloire en partage» (H. Rossier).

Chapitre 5, versets 1 a 11 : Le jour du Seigneur

Comme nous l’'avons déja remarqué, les versets si encourageants
de la fin du chapitre 4 constituent une parenthese. Siimportante qu’elle
soit, puisqu’elle contient une nouvelle révélation, elle interrompt ce-
pendant le courant de pensée. Au verset 14 du chapitre 4, Paul parle du
fait que Dieu amenera avec Christ ceux qui se sont endormis en lui.
Cette déclaration est en relation avec I'apparition du Seigneur en puis-
sance et en gloire. Au début du chapitre 5, 'ap6tre enchaine sur cette
pensée.

Il est important de bien voir cela. Autrement, on risque de faire une
fausse interprétation du passage. Dans les premiers versets du chapitre
5, il n’est pas question de la venue du Seigneur pour nous, mais de son

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

apparition publique sur la terre. C'est en relation avec elle qu’il est parlé
ici du «jour du Seigneur». En ce qui concerne I’enlévement des croyants
et la venue du Seigneur pour nous, une «parole du Seigneur» était né-
cessaire, c’est-a-dire une révélation nouvelle. Quant au «jour du Sei-
gneur», les croyants avaient déja été enseignés. Paul n’avait pas a don-
ner de nouvelles explications.

Les trois premiers versets de notre chapitre nous montrent quelles
sont les conséquences de cette apparition pour les incrédules. Les ver-
sets 5 a 11 en présentent les conséquences pratiques pour ceux qui sa-
vent que le Seigneur Jésus doit revenir du ciel en gloire, pour prendre
en main le gouvernement sur la terre.

1 Thes. 5:1

«Mais pour ce qui est des temps et des saisons, fréres, vous n’avez
pas besoin qu’on vous en écrive».

L’expression «les temps et les saisons» est utilisée dans trois pas-
sages :

e dans ce verset 1,

e enDaniel 2:20 et 21 : «Béni soit le nom de Dieu, d’éternité en éter-
nité ! car la sagesse et la puissance sont a lui, et c’est lui qui
change les temps et les saisons, qui dépose les rois et établit les
rois»,

e et en Actes 1:6 et 7 : «Eux donc étant assemblés, I'interrogérent,
disant : Seigneur, est-ce en ce temps-ci que tu rétablis le royaume
pour Israél ? Mais il leur dit : Ce n’est pas a vous de connaitre les
temps ou les saisons que le Pére a réservés a sa propre autorité».

Si nous considérons le contexte de chacun de ces passages, nous
remarquons que |I'expression évoque des événements en rapport avec
cette terre. Le prophete Daniel I'utilise au sujet de I'établissement et de
la destitution des rois, et le Seigneur Jésus lui- méme, en relation avec
le royaume futur. L’expression «les temps et les saisons» se rapporte a



la période ou le Seigneur établira son royaume sur cette terre, période
qui sera introduite par des jugements terribles pour les hommes.

Si nous avons cela devant les yeux, nous pouvons bien comprendre
gue Paul n’ait pas besoin d’instruire davantage les Thessaloniciens a ce
sujet. lls connaissaient tout ce qui concerne la venue du Seigneur sur la
terre. Premierement parce que I'apbtre les avait enseignés lui-méme
qguand il avait été parmi eux. Secondement parce qu’ils avaient les écrits
de I’Ancien Testament, ou I'on trouve beaucoup d’indications quant a
I’établissement du royaume. On y voit quels temps et quelles dispensa-
tions viendront sur cette terre, et comment ils auront leur accomplisse-
ment dans la plénitude des temps (c’est-a-dire le Millénium).

La pensée de la venue du Seigneur pour juger la terre n’était donc
pas nouvelle, contrairement a celle de I’enlevement des croyants.

Nous n’avons pas ici 'espérance de I'Eglise, mais 'annonce des évé-
nements qui se dérouleront sur la terre. Bien que, comme chrétiens,
nous devions étre de ceux qui aiment I'«apparition» du Seigneur (2 Tim.
4:8) et qui attendent sa «révélation» (1 Cor. 1:7), notre espérance est
cependant d’abord fixée sur notre enlévement auprés de lui. Cet évé-
nement est en relation avec le ciel, tandis que son apparition est en re-
lation avec la terre. C’est pourquoi I’enléevement des croyants n’est pas
mentionné dans I’Ancien Testament, ni non plus directement dans le
livre de I’Apocalypse. La prophétie biblique s’occupe toujours d’événe-
ments qui concernent la terre. (De la méme maniere, I'assemblée,
guand elle est mentionnée dans I’Apocalypse, est toujours vue en rap-
port avec sa situation terrestre).

Voici ce qu’un commentateur a écrit a ce sujet : «L’Eglise, compo-
sée de tous les croyants de la dispensation actuelle, est céleste ; tant du
point de vue de son appel que de sa destinée, elle n’appartient pas a la
terre. C'est pourquoi son enlevement de la terre au ciel n’est pas inclus
dans le cours des événements sur cette terre. Et par conséquent, nous

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

n’en trouvons pas mention dans I’Ancien Testament. Une bonne com-
préhension de ce fait est une clé pour saisir de nombreuses vérités con-
cernant les différentes dispensations, vérités qui sans cela demeure-
raient incompréhensibles pour nous» (F.B. Hole).

Beaucoup de chrétiens qui ne discernent pas ces différences ten-
tent de découvrir des circonstances et des événements qui devraient
précéder I'enlevement des saints. La parole de Dieu ne nous permet pas
de le faire. S'il s’agit de I’établissement du royaume, du «jour du Sei-
gneur» (v. 2), il y a certains préalables (voir par ex. 2 Thess. 2:3). Mais
s’il s’agit de la venue du Seigneur pour nous, nous avons sa ferme pro-
messe : «Je viens bientot». Nous n’avons rien d’autre a attendre. Il peut
venir aujourd’hui méme pour nous prendre a lui.

1 Thes. 5:2

«Car vous savez vous-mémes parfaitement que le jour du Seigneur
vient comme un voleur dans la nuit».

De méme que les Thessaloniciens étaient enseignés quant aux
temps et aux saisons, ils savaient aussi comment le jour du Seigneur
viendrait. Ces deux notions sont intimement liées 'une a I'autre. Les
événements qui se dérouleront lors de la venue du Seigneur sur la terre
introduiront le jour du Seigneur. Ce jour est mentionné une trentaine de
fois dans I’Ancien Testament, sous la désignation de «jour de I'Eternel».
Cette expression évoque |'établissement du royaume du Messie sur la
terre. Un jour, dans la Bible, n’a pas nécessairement vingt-quatre
heures. Ce mot peut aussi désigner un certain laps de temps ayant des
caracteres spécifiques. Nous trouvons par exemple «le jour du salut» (2
Cor. 6:2), ou «le jour de la colére» (Rom. 2:5). Le «jour du Seigneur» est
une période caractérisée par la reconnaissance officielle de I'autorité et
de la souveraineté du Seigneur Jésus. Cette période commence par le
jugement, comprend la domination milléniale de Christ sur la terre et
s’acheve aussi avec le jugement, avant I'établissement du «jour de



Dieu» (2 Pierre 3:12, 13), c’est-a-dire de Iétat éternel. Aujourd’hui nous
vivons dans un temps que I'on pourrait appeler «le jour de I’'homme».
L'autorité du Seigneur est foulée aux pieds et Satan domine sur ce
monde. Mais dans le jour du Seigneur, toutes choses seront rétablies
dans un parfait accord avec lui. Dieu mettra toutes choses sous I"auto-
rité de Jésus Christ, ’lhomme glorifié (Ps. 8:6 ; Eph. 1:10).

Dans I’Ancien Testament, les propheétes Esaie, Jérémie, Ezéchiel,
Joél, Amos, Abdias, Sophonie, Zacharie et Malachie mentionnent «le
jour de I’Eternel». Dans le Nouveau Testament, nous trouvons «le jour
(ou la journée) du Seigneur» en Actes 2:20; 1 Thessaloniciens 5:2 ; 2
Thessaloniciens 2:2 et 2 Pierre 3:10. Une étude attentive de tous les
passages concernés fait voir que la plupart d’entre eux parlent du début
de ce jour, donc des jugements qui I'introduisent. Quelques passages
nous montrent le royaume lui-méme, tandis que d’autres encore par-
lent de la fin de ce jour-la. Dans le verset que nous avons sous les yeux,
Paul dit que ce jour viendra comme un voleur ! C’est manifestement le
début de cette période, qui sera caractérisé par des jugements terribles
sur les hommes qui habiteront alors sur la terre.

Citons a ce sujet quelques passages de I’Ancien Testament : «Le
jour de I'Eternel est grand et fort terrible ; et qui peut le supporter ?»
(Joél 2, 11). «Malheur a vous qui désirez le jour de I'Eternel ! A quoi vous
servira le jour de I'Eternel ? Il sera ténébres, et non lumiére, comme si
un homme s’enfuyait de devant un lion, et qu’un ours le rencontrat»
(Amos 5:18, 19). «Le grand jour de I'Eternel est proche ; il est proche et
se hate beaucoup. La voix du jour de I'Eternel : ’lhomme vaillant pous-
sera la des cris amers. Ce jour est un jour de fureur, un jour de détresse
et d’angoisse, un jour de dévastation et de ruine» (Soph. 1:14, 15). «Car
voici, le jour vient, brilant comme un four» (Mal. 4:1).

A la lecture de ces passages, nous pouvons bien comprendre que
I’ap6tre compare la venue de ce jour a celle d’un voleur dans la nuit, —
qui signifie toujours surprise et malheur. La venue du Seigneur sur la

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

terre portera ces deux caracteres. Ce sera une surprise totale, car per-
sonne ne s’y attendra. Les hommes vivront dans une insouciance com-
pléete, et les jugements fondront sur eux tout d’'un coup. La venue du
Seigneur aura des conséquences terribles pour tous ceux qui n’en au-
ront pas tenu compte. Elle signifiera pour eux un jugement présent et
éternel.

Plusieurs passages du Nouveau Testament comparent la venue du
Seigneur a celle d’un voleur. lls concernent toujours des incrédules, ja-
mais des croyants. Le Seigneur pourrait-il venir pour nous comme un
voleur dans la nuit ? Bien au contraire, nous I'attendons comme |’étoile
brillante du matin, comme celui qui est notre espérance, celui qui vient
nous chercher. Il est I’époux ; et I’épouse ne I'attend pas comme un vo-
leur. En Matthieu 24:43, le Seigneur utilise lui-méme I'image d’un vo-
leur, mais ce sont tout particulierement les Juifs incrédules qui sont en
vue. En Apocalypse 3:3, il dit a I'assemblée a Sardes que, si elle ne se
repent pas, il viendra sur elle comme un voleur. Il s’agit la spécialement
des chrétiens de nom, incrédules : «tu as le nom de vivre, et tu es mort».
En 1 Thessaloniciens 5, nous trouvons un troisieme groupe : Ce sont,
d’une maniere générale, les hommes incrédules qui vivront sur la terre
lors de la venue du Seigneur. Pour tous ceux qui ne I'auront pas recu, ce
jour viendra comme un voleur dans la nuit.

Dans les deux premiers versets de ce chapitre, il est donc bien clair
gu’il ne s’agit pas de la venue du Seigneur pour nous. «Le jour du Sei-
gneur» concerne des événements qui auront lieu sur la terre apres
notre enlévement. Il reste bien slir un aspect céleste de ce jour; il est
alors décrit par des expressions telles que : «le jour de Christ» (Phil.
1:10; 2:16), «le jour de Jésus Christ» (Phil. 1:6), «la journée du Seigneur
Jésus» (1 Cor. 5:5; 2 Cor. 1:14) et «la journée de notre Seigneur Jésus
Christ» (1 Cor. 1:8). Sous cet aspect, ce jour est en relation avec notre
manifestation devant le tribunal de Christ et avec la récompense qu’il
accordera. Mais il n’est pas question de cela ici.



1 Thes. 5:3

«Quand ils diront : «Paix et siireté», alors une subite destruction
viendra sur eux, comme les douleurs sur celle qui est enceinte, et ils
n’échapperont point».

Ce verset confirme la déclaration du verset précédent : le jour du
Seigneur vient a I'improviste. La destruction qui fondra sur les hommes
a deux caractéristiques : elle est subite et sans échappatoire possible.

«Quand ils diront...» : ce sont les incrédules, non les croyants !
Apres I'enléevement des saints, il y aura sur la terre un temps dans lequel
les hommes seront amenés a croire a la paix et a la sécurité. Le réve de
I'humanité semblera s’étre réalisé. Déja actuellement, nous assistons a
toutes sortes d’efforts des nations pour établir la paix.

Aprées I'enlevement des saints, le chef de I'empire romain futur
(voir entre autres Apoc. 13:1 et suivants) aura une telle emprise sur les
hommes qu’ils lui feront aveuglément confiance. La politique et les ca-
pacités de cet homme donneront l'illusion que la paix et la sécurité sont
enfin réalisées. Mais le principe divin demeure : «ll n’y a pas de paix...
pour les méchants» (Es. 48:22 ; 57:21). La paix qu’ils penseront avoir ne
sera qu’uneiillusion et la slreté sur laquelle ils se reposeront se révélera
étre une tromperie.

Le jugement viendra sur eux comme une subite destruction ; son
arrivée est comparée aux douleurs qui surviennent a une femme en-
ceinte. Le changement sera dramatique et foudroyant. Une catastrophe
d’une ampleur jusque-la inconnue fondra sur ce monde. Ce sont les ju-
gements qui introduisent le jour du Seigneur et qui précedent immédia-
tement sa venue sur cette terre. L’Apocalypse nous décrit abondam-
ment ces jugements, a commencer par ceux qui sont déclenchés par
I'ouverture des sept sceaux. Bien que le monde ait connu beaucoup de
catastrophes naturelles et de désastres, nous ne pouvons pas nous re-
présenter ce qui atteindra alors la terre. Ces jugements seront terribles.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Le mot destruction ne signifie pas forcément «anéantissement». Il
décrit ici la disparition de tout ce qui donne un sens a |'existence de
I’'homme. Ce n’est donc pas du jugement éternel qu’il est question ici.
Ces hommes seront jugés plus tard devant le grand trone blanc et seront
condamnés pour toujours, mais ce qui est présenté ici, ce sont les juge-
ments qui tomberont sur les hommes dans le temps de la grande tribu-
lation. Et de méme qu’il n’y aura aucune échappatoire devant le juge-
ment éternel, il n’y aura aucune possibilité non plus d’échapper a cette
«destruction». C'est une solennelle déclaration de I'ap6tre, par le Saint
Esprit : «... et ils n"échapperont point». Celui qui ne regoit pas mainte-
nant Jésus comme son Sauveur et son Seigneur connaitra alors ce juge-
ment.

Arrivé a ce point, je désire demander a mon lecteur : Etes-vous con-
vaincu que vous ne connaitrez pas ce jugement ? Avez-vous une relation
personnelle vitale avec le Seigneur Jésus ? Il a porté aussi pour vous le
jugement divin, afin que vous ne le connaissiez pas.

Et pour nous, croyants ? Pas d’hésitation, ce jugement ne nous at-
teindra pas. Quand ce verset aura son accomplissement, nous serons
déja avec le Seigneur, selon sa promesse : «Parce que tu as gardé la pa-
role de ma patience, moi aussi je te garderai de I'heure de I'épreuve qui
va venir sur la terre habitée tout entiére» (Apoc. 3:10). C’'est bien de
cette «heure de I'épreuve» qu’il est parlé en 1 Thessaloniciens 5:3, mais
nous serons mis a I'abri. Comment ? Avant qu’elle vienne. Voila ce qui
nous donne toute assurance. Nous ne connaitrons pas ces tourments
parce que le Seigneur nous aura enlevé auparavant aupres de lui.

Quel contraste entre les hommes de ce monde et les croyants !
Nous pouvons connaitre la souffrance et la peine maintenant, mais ce-
pendant nous go(tons déja la paix intérieure. Nous avons la paix avec
Dieu (Rom. 5:1), nous jouissons de la paix de Dieu et par-dessus tout
nous connaissons le Dieu de paix (Phil. 4:7, 9). Notre sécurité pour le



temps et pour I'éternité se fonde sur I'ceuvre accomplie par le Seigneur
Jésus.

1 Thes. 5:4

«Mais vous, freres, vous n’étes pas dans les ténébres, en sorte que
le jour vous surprenne comme un voleur».

L’apotre ne parle plus maintenant des incrédules, pour lesquels le
jour du Seigneur vient comme un voleur, il s’adresse directement aux
croyants : «Mais vous...». La connaissance du jour du Seigneur devrait
avoir dans nos vies des effets pratiques qui nous distinguent des gens
du monde.

Ce contraste est présenté dans les versets qui suivent au moyen
des expressions :
e |umiere et ténebres,
e jour et nuit,
e dormir et veiller,
e Atre sobre et s’enivrer,
e perdition et salut.

L’apotre affirme encore une fois que les jugements a venir ne nous
sont pas destinés. Le jour du Seigneur ne nous surprendra pas comme
un voleur. Bien que nous vivions dans ce monde, nous ne sommes pas
dans les ténébres. Dans ce monde, tout est obscurité profonde ; les
hommes vivent dans les ténébres. lIs appartiennent aux ténébres, et s’y
trouvent a I'aise. Dans un sens, nous vivons aussi dans cette nuit, mais
nous n’en sommes pas. Nous sommes du jour. Nous sommes actuelle-
ment comme des corps étrangers dans cette nuit, puisque nous atten-
dons le jour et en manifestons les caracteres.

Un exemple tiré de la nature peut illustrer cela : Il y a des animaux
diurnes et des animaux nocturnes. Ces derniers ne sont a I'aise que
quand il fait nuit. Par contre, lorsque des animaux diurnes doivent sortir

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

la nuit, c’est pour eux quelque chose d’inhabituel, de contraire a leur
nature. Il en est ainsi de nous. Par notre nouvelle nature, nous sommes
du jour et de la lumiere. Mais nous vivons encore dans la nuit, sans lui
appartenir. C'est pourquoi le jour ne nous surprendra pas comme un
voleur. C'est pour ceux qui appartiennent aux ténebres qu’il viendra de
cette maniere.

1 Thes. 5:5

«Car vous étes tous des fils de la lumiere et des fils du jour ; nous ne
sommes pas de la nuit ni des ténébres».

Ce verset renforce la déclaration du précédent. Il nous montre la
position dans laquelle nous avons été introduits. La séparation du jour
et de la nuit, de la lumiere et des ténebres, est un principe divin essen-
tiel que nous trouvons déja lors du premier jour de la création : «Dieu
sépara la lumiere d’avec les ténebres. Et Dieu appela la lumiére Jour ; et
les ténébres, il les appela Nuit» (Gen. 1:4, 5). Or cette séparation, nous
la retrouvons partout dans la parole de Dieu. La lumiéere et les ténebres
sont incompatibles, il ne peut y avoir aucune communion entre elles (2
Cor. 6:14). Un épisode de I'histoire des fils d’Israél en Egypte illustre
I’enseignement que nous avons ici. Chez les Egyptiens régnaient de pro-
fondes ténebres. Extérieurement, les fils d’Israél étaient aussi dans ces
ténebres. Mais il y avait une différence essentielle : dans leurs maisons,
il y avait de la lumiére (Ex. 10:23).

Nous sommes des fils de la lumiére et des fils du jour. «Etre fils»
signifie porter les caractéres de son origine. C'est ainsi que nous trou-
vons dans la Bible : fils du tonnerre, fils de Bélial, fils de la désobéis-
sance, fils de consolation, etc. Ici, «étre fils» signifie : porter les carac-
teres de la lumiére et du jour. Venu sur cette terre, le Seigneur s’est
présenté comme étant la lumiére du monde. En lui, nous sommes deve-
nus lumiére (Eph. 5:8). Dieu nous a appelés des ténébres a sa merveil-
leuse lumiere (1 Pierre 2:9). Il nous a rendus capables de participer au



lot des saints dans la lumiére (Col. 1:12). Une si merveilleuse position
entraine naturellement la conséquence pratique que nous avons a mar-
cher comme des enfants de lumiére (Eph. 5:8 ; 1 Jean 1:7).

Nous ne sommes pas seulement des fils de la lumiere, mais aussi
des fils du jour. Nous avons déja vu au chapitre 2 que Dieu nous appelle
a son propre royaume (v. 12). Le moment vient ou «les justes resplen-
diront comme le soleil dans le royaume de leur Pere» (Matt. 13:43). Ceci
se référe a la partie céleste du royaume futur. Nous appartenons déja a
ce jour a venir, et nous le montrons lorsque nous manifestons déja
maintenant les traits moraux de ce jour-la : par exemple la justice, la
paix et la joie dans I'Esprit Saint (voir Rom. 14:17). Nous ne trouvons pas
ces traits moraux dans ce monde, qui est caractérisé par les ténebres.
Mais nous devons nous en distinguer clairement et faire briller la lu-
miere devant lui.

1 Thes. 5:6-7

«Ainsi donc ne dormons pas comme les autres, mais veillons et
soyons sobres ; car ceux qui dorment, dorment la nuit, et ceux qui s’eni-
vrent, s’enivrent la nuit».

A tout privilege correspond une responsabilité. Si Dieu nous pré-
sente notre position, il nous dit aussi de quelle maniére nous avons a 'y
conformer notre conduite. Fondamentalement, nous sommes tous des
fils de la lumiere et des fils du jour. Mais, bien que nous ayons recu un
tel privilege, nous courons le risque de nous endormir pratiquement.
Quant aux autres — les incrédules — il est tout normal qu’ils dorment.
Mais pour un croyant, c’est quelque chose d’anormal : il est un fils de la
lumiére et un fils du jour ; comme tel, il devrait veiller et étre sur ses
gardes. La vigilance est nécessaire pour attendre le Seigneur, et la so-
briété, pour ne pas étre contaminé par les choses de ce monde.

Les hommes de ce monde dorment, ils ne pensent ni au jugement
avenir nial’éternité. Il devrait en étre autrement de nous. Le mot utilisé

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

ici pour «dormir» n’est pas le méme que celui qui a été employé précé-
demment pour décrire la mort physique. Un croyant qui dort est indif-
férent aux réalités spirituelles. Que I'"homme naturel y soit insensible,
on peut bien s’y attendre : il ne peut les saisir. Mais il en est bien autre-
ment du chrétien : il doit veiller, étre intérieurement sur ses gardes, et
ainsi étre attentif aux choses spirituelles que Dieu nous communique.

Vigilance et sobriété vont ensemble (cf. 1 Pierre 5:8). Etre sobre
signifie étre dégagé de l'influence des multiples moyens d’étourdisse-
ment que Satan place devant nous. Qu’elles sont nombreuses, les
«drogues» par lesquelles il voudrait neutraliser notre témoignage vis-a-
vis de ce monde !

Dieu nous présente dans sa Parole bien des personnes qui, au lieu
de veiller, se sont endormies (par ex. Samson, Jonas, les disciples au jar-
din de Gethsémané). Souvenons-nous de la parabole des dix vierges
(Matt. 25:1-13). Malgré la différence intérieure fondamentale qu’il y
avait entre elles (cinq avaient de I'huile, cing n’en avaient pas), elles
s’étaient pourtant toutes endormies. Celui qui les aurait observées
n’aurait pu constater la différence, elles paraissaient toutes semblables.
Il ne devrait pas en étre ainsi de nous. Nous sommes du jour et cela doit
se voir dans notre comportement. Le sommeil et I'ivresse spirituels ap-
partiennent a la nuit et caractérisent les gens de ce monde.

1 Thes. 5:8

«Mais nous qui sommes du jour, soyons sobres, revétant la cuirasse
de la foi et de I'amour, et, pour casque, I'espérance du salut».

Nous courons sans cesse le danger de nous laisser entrainer. D’ou
I’exhortation renouvelée a la sobriété. Dieu veut que nous allions notre
chemin sans nous laisser influencer par ce monde. Et dans ce but, il ne
nous a pas laissés sans ressources ; il nous a donné des armes par les-
guelles nous pouvons nous défendre :

e |a cuirasse de la foi,



e cellede 'amour,
e etle casque de I'espérance du salut.

Comme au chapitre 1 (v. 3), nous retrouvons ici la foi, 'amour et
I’espérance. La, ces trois choses étaient les traits et les fruits intérieurs
de notre vie spirituelle ; ici, elles nous sont présentées comme les armes
qui nous aident a manifester dans la nuit les caracteres de la vie nou-
velle.

Dans le Nouveau Testament, le croyant est plusieurs fois comparé
a un combattant. Trois passages mentionnent ses armes. En Romains
13:12, il est question des «armes de la lumiére». En Ephésiens 6:10 a 20,
nous est décrite «I’armure compléte de Dieu», que nous sommes exhor-
tés a revétir. Ce passage contient la description la plus détaillée du com-
bat, et surtout des armes qui sont a notre disposition. Grace a elles,
nous sommes toujours en mesure de résister aux attaques de I’'ennemi.

Le combat que nous trouvons ici porte un autre caractéere que celui
qui est décrit en Ephésiens 6. L3, il s’agit des bénédictions spirituelles
gui nous sont données en Christ, et le combat existe parce que 'ennemi
s’efforce de nous priver de la jouissance de ces bénédictions. Dans
I’épitre aux Thessaloniciens, il s’agit d’une attaque bien précise de Sa-
tan. Il voudrait nous faire oublier le retour du Seigneur en nous incitant
a nous associer au monde et a nous conformer a lui. Nous avons a nous
défendre contre ces attaques en utilisant les armes mises a notre dispo-
sition. En les examinant, nous constatons que ce sont des armes défen-
sives ; elles sont la pour nous protéger.

La cuirasse protege le coeur, le siege de nos affections. Le Seigneur
désire posséder entierement notre coeur. |l sait aussi combien facile-
ment nous sommes attirés vers les choses de ce monde, vers les choses
visibles. Or la foi nous attache aux choses invisibles d’'une sphere qui
deviendra un jour une réalité visible pour nous. Dans la mesure ou nos
ceceurs sont occupés de ce qui va venir, nous oublions ce qui est autour

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

de nous, et nos affections sont conservées pour le Seigneur. Plus ce qui
est visible nous occupe, plus le danger est grand de nous y engager et
d’y attacher nos cceurs.

L’amour est aussi une protection pour ne pas nous laisser prendre
par autre chose. Il ne s’agit pas seulement de I'amour pour Dieu, mais
aussi de I'amour pour les fréres et sceurs. Si nous laissons le vide se faire
dans nos coeurs quant a Dieu et quant a nos freres et sceurs, Satan saura
bien le remplir par les choses du monde.

Mais nous avons aussi besoin d’une protection pour la téte, pour
notre maniere de penser. C'est le casque de I'espérance du salut. Il s’agit
ici de I'attente de notre Seigneur «comme Sauveur, qui transformera le
corps de notre abaissement en la conformité du corps de sa gloire»
(Phil. 3:20, 21). Si nos pensées sont orientées vers sa venue, qui signifie
pour nous un salut parfait tant du corps que de I'dme, nous sommes
gardés d’une maniere de penser charnelle. C’est ainsi que nous protege
I’espérance que nous possédons.

En résumé, nous voyons que nous serons gardés si nos coeurs sont
orientés, non vers le présent visible, mais vers I'avenir invisible. Les trois
grandes vertus de 1 Corinthiens 13 — la foi, I'amour et |'espérance —
nous sont ainsi rappelées ici.

Remarquons encore que nous devons étre «revétus» de ces armes,
c’est-a-dire les porter. Il nous est peu utile de simplement les connaitre,
bien que ce soit une condition préalable. Il ne nous est pas utile non plus
de nous en prévaloir. Ce qui est important, c’est d’étre capables de les
manier. Un soldat en état d’alerte porte ses armes continuellement sur
[ui. Il devrait en étre ainsi de nous.

1 Thes. 5:9

«Car Dieu ne nous a pas destinés a la colére, mais a I’acquisition du
salut par notre Seigneur Jésus Christ, qui est mort pour nous».



Ce verset nous présente toute I'assurance qui est notre part. La co-
lere de Dieu est placée en contraste avec le salut, notre espérance. Dans
ce passage, «la colere» est une allusion a la grande tribulation qui intro-
duira le jour du Seigneur. Cela correspond a la subite destruction men-
tionnée au verset 3. Au chapitre 1, nous avons déja trouvé une mention
de cette colere. Il nous est dit Ia qu’elle vient, mais que nous en serons
délivrés (v. 10).

Dans son langage symbolique, I’Apocalypse nous décrit cette colere
a venir d’'une maniére saisissante, au moyen des sept sceaux, des sept
trompettes et des sept coupes. Et I'apogée de cette colere coincide avec
le retour du Seigneur sur cette terre. En Apocalypse 6:16 et 17, nous
voyons «la colére de I’Agneau» et «le grand jour de sa colere». Quelles
expressions ! L’Agneau de Dieu, qui est mort comme victime expiatoire,
apportera alors la rétribution et le jugement. Quel sort terrible pour
ceux qui devront rencontrer cette colere !

Mais ici, une parole de consolation est adressée aux croyants :
cette colere ne nous atteindra pas, car nous ne serons plus sur la terre.
Nous serons gardés, non pas «au travers» de I’heure de I'épreuve, mais
«de» I'heure de I'épreuve (Apoc. 3:10). Nous ne passerons donc pas par
la grande tribulation qui atteindra la terre. L’histoire d’Enoch, enlevé
avant le jugement du déluge, en est une illustration (Gen. 5:24 ; Héb.
11:5).

Le mot «destinés», utilisé ici, dirige nos pensées vers les desseins
de Dieu. Nous sommes destinés au salut ! Ce salut nous est présenté
dans la parole de Dieu sous trois aspects : dans le passé, un salut déja
accompli (par ex. 2 Tim. 1:9 ; Tite 3:3-5 ; Eph. 2:5) ; pour le présent, un
salut quotidien dans les circonstances que nous traversons (par ex. Héb.
7:25) ; et pour le futur, le salut dont il est question ici. Quand le Seigneur
Jésus viendra pour nous prendre a lui, ce salut deviendra réalité. Il est
pour nous déja certain, il n’y a aucun doute a son sujet ; mais c’est une
espérance, car nous ne le possédons pas encore en fait. De la méme

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

maniére, nous lisons en Hébreux 9:28, qu’il «apparaitra une seconde
fois, sans péché, a salut a ceux qui I'attendent». Ce sera le dernier acte
du Seigneur Jésus pour notre délivrance, le couronnement final de la
grace. Ce salut englobe la résurrection des saints d’entre les morts et
I’enlevement de tous les croyants, avant le déferlement de la juste co-
lere de Dieu sur la terre.

Cependant, ici, ce n’est pas seulement le fait de notre salut qui est
mentionné, mais la raison pour laquelle nous serons sauvés : le Seigneur
Jésus «est mort pour nous». Parole merveilleuse, qui fait battre plus fort
le coeur de tout enfant de Dieu. «Pour» signifie «en faveur de» ou en-
core «a la place de». A la croix, Jésus a été notre substitut. C’est ce qui
est placé devant nousici. Il a porté le jugement qui devait nous atteindre
justement. La colére qui devait étre notre part est tombée sur lui. Et
Dieu, qui est juste, ne condamne pas deux fois. Celui qui sait que le Sau-
veur a porté la condamnation a sa place n’a plus a craindre le jugement
a venir. Au chapitre 1 (v. 10), notre délivrance de la colére est liée a la
résurrection de Christ, donc au fait que Dieu a agréé son ceuvre a la
croix. Ici nous sommes en présence de sa mort. Les deux faits réunis, sa
mort et sa résurrection, nous donnent toute assurance. Aurions-nous
encore quelques doutes a ce sujet ? Non, le salut qui est devant nous
est aussi s(r que celui que nous possédons déja.

1 Thes. 5:10

«Afin que, soit que nous veillions, soit que nous dormions, nous vi-
vions ensemble avec lui».

Ce verset nous montre le but final de notre salut : nous vivrons en-
semble avec lui. En méme temps, c’est comme un résumé des enseigne-
ments de I'apdtre depuis le verset 13 du chapitre 4. Tous les croyants
vivront avec le Seigneur ; ils partageront avec lui non seulement la gloire
céleste, mais aussi la domination sur la terre.



Nous retrouvons ici les deux termes «veiller» et «dormir», toute-
fois ils n"ont pas le méme sens qu’au verset 6. Un croyant qui dort dans
le sens du verset 6 ne recoit aucune promesse (ce qui ne veut pas dire
gu’il est perdu). Dans notre verset, ceux qui dorment sont ceux qui se
sont endormis dans le Seigneur, et ceux qui veillent sont les vivants, tels
gue nous les avons vus au chapitre 4. Tous les croyants qui ont part a la
premiére résurrection (soit ressuscités, soit transmués) reviendront
avec Christ pour vivre avec lui et régner avec lui. C'est sur le fondement
de sa mort et de sa résurrection que tout ceci deviendra un jour réalité.

Nous réjouissons-nous de vivre avec lui ? Quel bonheur d’étre avec
lui dans la gloire ! Mais nous pouvons aussi nous réjouir a la pensée
gu’un jour tous ses droits seront reconnus sur cette terre. Nous serons
alors avec lui et participerons a sa souveraineté. Soyons de «ceux qui
aiment son apparition» (2 Tim. 4:8).

1 Thes. 5:11

«C’est pourquoi exhortez-vous I'un I'autre et édifiez- vous I'un
I'autre, chacun en particulier, comme aussi vous le faites».

Tous ces enseignements sont destinés a nous encourager. Les cir-
constances que nous traversons peuvent étre difficiles. De méme que
le Seigneur est rejeté, nous le sommes aussi virtuellement. Mais le mo-
ment vient ou nous vivrons avec lui et ou nous partagerons sa gloire.
Voila ce qui nous encourage.

Dans le Nouveau Testament, le verbe «édifier» est utilisé aussi bien
dans le sens littéral que dans le sens figuré. Dans ce deuxieme sens —
comme ici — il évoque l'influence fortifiante de I'enseignement sur les
croyants. L’édification est I'enseignement qui contribue a la croissance.
Cette édification est produite par :

e I"amour : 1 Corinthiens 8:1 ; Ephésiens 4:16 ;
e la prophétie (c’est-a-dire la parole de la part de Dieu) : 1 Corin-
thiens 14:3 ;

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

e |'‘exhortation : 1 Thessaloniciens 5:11.

L’exhortation aussi bien que I’édification ont leur place dans les ras-
semblements des croyants. Quand nous nous réunissons, nous pouvons
nous encourager par les vérités qui concernent la venue du Seigneur.
Mais ici, les Thessaloniciens sont invités a s’exhorter et a s’édifier «l’'un
I’autre». L’apOtre ne confie pas cette mission a certains freres spéciale-
ment désignés pour cela, mais a tous les freres et sceurs. De plus, nous
voyons I'importance des entretiens individuels. Ne soyons pas comme
Cain qui disait : «Suis-je, moi, le gardien de mon frere ?» (Gen. 4:9).
Nous nous préoccupons volontiers de ce qui concerne nos fréres et
sceurs ; soyons donc de ceux qui encouragent et édifient. Combien sont
nombreux aujourd’hui les enfants de Dieu qui ont besoin d’un tel ser-
vice d’amour ! Et en terminant, posons-nous la question : Paul pourrait-
il nous dire a nous aussi : «<comme aussi vous le faites» ?

Chapitre 5, versets 12 a 28 : Instructions pratiques

aux croyants

L’épitre se termine par une série d’enseignements pratiques pour
la vie quotidienne. Au total, nous n’en avons pas moins de vingt. Ces
exhortations s’adressent a ceux qui sont fils de la lumiere et fils du jour.
Bien que I'action de I'Esprit Saint chez les Thessaloniciens, récemment
convertis, rende superflues des exhortations pratiques trés détaillées,
ils avaient toutefois encore besoin que Paul leur précise brievement
guelgues points. Combien plus en avons-nous besoin nous-mémes ! Il y
a tant de choses dans nos vies qui ne sont pas conformes a ce que le
Seigneur demande de ses serviteurs. Laissons donc ces courts versets
de la fin parler a nos cceurs. Que ceux qui attendent le Seigneur I’hono-
rent par leur vie jusqu’au moment de sa venue !

Le contenu de ces derniers versets se subdivise comme suit :
1° Exhortations concernant notre vie d’assemblée locale : versets 12 a
14.



2° Exhortations concernant notre vie chrétienne en général : versets 15
als.

3° Exhortations concernant I'activité et I’action de I'Esprit Saint : versets
19 a 22.

4° Exhortations concernant notre sainteté pratique : versets 23 et 24.

5° Exhortations finales : versets 25 a 28.

1 Thes. 5:12

«Or nous vous prions, fréres, de connaitre ceux qui travaillent parmi
vous, et qui sont a la téte parmi vous dans le Seigneur, et qui vous aver-
tissent».

Parmi les Thessaloniciens, il y avait plusieurs freres spécialement
actifs, qui étaient a la téte et qui les avertissaient. Nous n’avons pas ici
une indication que Paul ait officiellement désigné ou établi ces freres
pour exercer de telles fonctions. Bien qu’il s’agisse d’une assemblée tres
récente, il y avait tout simplement la de tels freres qui, conduits par le
Saint Esprit, avaient a coeur ce service.

Il en est de méme aujourd’hui. Chaque assemblée locale — si elle
est dans un bon état pratigue — connaft ce genre d’activité. De méme
gu’une famille ne peut exister sans direction, et qu’un état ne peut fonc-
tionner sans autorités, il y a dans une assemblée locale une direction
spirituelle qui doit étre honorée et respectée. Ce n’est pas le clérica-
lisme, mais le fait que Dieu pourvoit aux besoins des siens de toutes
manieres.

Les freres ainsi mentionnés sont caractérisés par trois choses : ils
travaillent, ils sont a la téte et ils avertissent. Travailler signifie ici «se
donner de la peine jusqu’a I'épuisement». On peut servir de toutes
sortes de maniéres. Nous avons le bel exemple d’Epaphras, qui se dé-
vouait pour les croyants a Colosses. Paul lui rend témoignage qu’il «était
dans un grand travail de cosur» pour les saints. Les fréres qui sont a la
téte possedent une autorité spirituelle ; cependant ils ne doivent pas

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

conduire selon la chair, mais selon la volonté du Seigneur. Les conduc-
teurs n’ont jamais a dominer sur les croyants. Ils doivent étre les mo-
deles du troupeau et aller devant lui. Nous sommes mis en garde par
I’exemple négatif de Diotrephe, qui voulait étre le premier et chassait
des freres de I'assemblée (3 Jean 9, 10).

Une direction spirituelle doit étre «dans le Seigneur». Qu’est-ce
que cela signifie ? Premierement, elle s’exerce dans le domaine spiri-

tuel. Pour ce qui est de notre vie naturelle, nous avons d’autres autori-
tés au-dessus de nous (par exemple le gouvernement ou nos supérieurs
dans notre activité professionnelle). Deuxiéemement, |'autorité spiri-

tuelle des conducteurs ne repose pas sur des hommes qui les ont éta-
blis, mais sur le Seigneur seul. C’est pourquoi ce service n’est, entre
autre, pas héréditaire. Troisiemement, il est clair que le conducteur ne

doit pas aller au-dela de ce que le Seigneur demande des siens. S'il le
fait, son service n’est plus «dans le Seigneur».

Nous avons besoin d’étre avertis. |l y a des docteurs qui nous trans-
mettent simplement la vérité, mais il y a aussi des freres qui nous aver-
tissent, qui nous mettent en garde contre les erreurs qu’ils peuvent
constater.

Paul nous engage a une juste appréciation de ces freres. Il s’agit
d’abord de les «connaitre» — ou de les reconnaitre —, ce qui implique
I’estime et le respect. Ceci ne nous est-il pas souvent difficile ? A 'égard
de ceux qui travaillent, nous sommes assez volontiers reconnaissants.
Mais quand il s’agit de ceux qui nous conduisent, et méme nous aver-
tissent, nous avons plus de peine. Une attitude de soumission est con-
traire a notre chair. Cependant, c’est ce que la parole de Dieu nous de-
mande : «Obéissez a vos conducteurs et soyez soumis, car ils veillent
pour vos ames, comme ayant a rendre compte ; afin qu’ils fassent cela
avec joie, et non en gémissant, car cela ne vous serait pas profitable»
(Héb. 13:17).



1 Thes. 5:13a
«Et de les estimer trés haut en amour & cause de leur ceuvre».

Ces mots n’ont pas trait au principe divin selon lequel «I’ouvrier est
digne de sa nourriture» et a la nécessité de faire participer a nos biens
temporels celui qui enseigne (Matt. 10:10 ; Gal. 6:6). Ce qu’il nous est
dit ici, c’est que nous ne devons pas avoir seulement des mains ou-
vertes, mais des cceurs ouverts. |l s'agit de notre disposition intérieure
vis-a-vis de nos conducteurs, vis-a-vis de tous ceux qui exercent en notre
faveur une activité dans le Seigneur.

Nous devrions leur témoigner du respect et de I'amour, non pas a
cause de leur personne, mais a cause de leur travail. Honorer des fréres
a cause de leur personne peut devenir facilement un piége ; nous ris-
quons de leur donner une place qui ne leur appartient pas. Mais nous
devons étre reconnaissants de ce qu’ils font pour nous. Les honorer en
amour signifie naturellement aussi prier pour eux. Soyons en garde
contre la tendance a critiquer nos conducteurs et appliguons-nous a
prier pour eux avec persévérance.

1 Thes. 5:13b
«Soyez en paix entre vous».

La paix dans les relations entre les croyants est une chose essen-
tielle. La paix est un des caractéeres du royaume a venir, mais elle doit
déja se trouver parmi nous maintenant. Le monde cherche la paix, mais
sans Dieu cette recherche est vaine. Aussi longtemps que I’homme n’a
pas la paix avec Dieu, il ne pourra pas en avoir de durable avec son pro-
chain. Mais les enfants de Dieu ont toutes les raisons de vivre en paix
entre eux déja maintenant.

Une condition pour cette paix, réside dans le fait d’estimer son pro-
chain supérieur a soi-méme, comme I’évoque I'exhortation précédente.
Si nous n’estimons pas nos conducteurs tres haut en amour, s'il y a de

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

la jalousie a leur égard, nous ne pouvons étre en paix entre nous. Il ne
peut y avoir de relations réciproques paisibles que si chacun reconnait
avec gratitude ce que Dieu a opéré en chaque frére et soeur. C'est ce
gue I"on pouvait voir parmi les chrétiens au commencement : «Les as-
semblées donc, par toute la Judée et |la Galilée et la Samarie, étaient en
paix, étant édifiées, et marchant dans la crainte du Seigneur ; et elles
croissaient par la consolation du Saint Esprit» (Actes 9:31). Combien il
serait beau qu’un tel témoignage puisse nous étre adressé par le Saint
Esprit | Quelle tristesse quand I'ennemi réussit a susciter le désaccord
entre les freres ! Notre témoignage devant ce monde en souffre, et Dieu
est déshonoré.

1 Thes. 5:14

«Or nous vous exhortons, fréres : avertissez les déréglés, consolez
ceux qui sont découragés, venez en aide aux faibles, usez de patience
envers tous».

Nous sommes différents les uns des autres et il y a des différences
dans notre croissance spirituelle. Nous ne pouvons étre en paix entre
nous que si nous avons une véritable sollicitude les uns pour les autres.
Et cela d’autant plus pour ceux qui sont exposés a des dangers particu-
liers. Ici sont nommeés trois groupes de personnes qui réclament des
soins appropriés : ceux dont la marche est déréglée, ceux qui sont dé-
couragés, et les faibles.

Comme d’autres expressions dans cette épitre, le mot utilisé pour
«déréglé» est emprunté au langage militaire : il évoque quelqu’un qui
marche «dans le désordre». Dans la seconde épitre, nous voyons de
quoi il s’agit (cf. 3:6-10.) Il y avait dans cette assemblée des croyants qui
ne voulaient plus travailler. lls pouvaient méme avoir pour cela des ar-
guments plausibles, puisqu’ils attendaient la venue imminente du Sei-
gneur. Cependant la parole de Dieu qualifie un tel comportement de
«déréglé». Bien que nous devions attendre chaque jour notre Seigneur,



il estimportant que nous assumions nos responsabilités dans ce monde
en toute fidélité.

Les déréglés doivent étre avertis, c’est-a-dire qu’il faut leur mon-
trer clairement I'anomalie de leur comportement. Dans la seconde
épitre, il est enjoint aux Thessaloniciens de se retirer de ceux qui mar-
chent dans le désordre. Ainsi donc, plusieurs n’avaient pas accepté la
mise en garde. Remarquons I'ordre des interventions : d’abord avertir
avec amour, ensuite seulement — lorsque les avertissements sont res-
tés sans résultat — se retirer. Ce principe garde toute son importance
aujourd’hui.

Ensuite sont mentionnés ceux qui sont découragés. lIs doivent étre
consolés et encouragés. Ce sont ceux qui, dans les circonstances de la
vie, connaissent les déceptions. Les exercices et les épreuves les abat-
tent et les dépriment. Ou bien, ce sont ceux qui ont perdu une personne
bien-aimée et connaissent la tristesse du deuil. Combien de nos jours
sont découragés ! Les connaissons-nous ? Avons-nous pour eux des
yeux et un cceur ? Les visitons-nous ? Savons-nous les encourager ?

Le troisieme groupe, ce sont les faibles. Ce peut étre ceux qui sont
faibles dans leur corps, mais surtout ceux qui le sont spirituellement. Il
y a des faibles en foi (Rom. 14:1), dont nous devons prendre soin. Ayons
des égards pour eux et aidons-les.

Nous sommes enfin exhortés a étre patients envers tous. La pa-
tience est une des éminentes vertus chrétiennes. Elle fait partie du fruit
de I'Esprit, en Galates 5:22, et elle est le premier caractére de I'amour
mentionné en 1 Corinthiens 13:4. De Dieu lui-méme il est dit qu’il est
patient (Rom. 2:4). La patience doit donc étre un de nos ornements.
Combien souvent la paix entre les enfants de Dieu est troublée par I'ab-
sence de la patience !

1 Thes. 5:15

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

«Prenez garde que nul ne rende a personne mal pour mal ; mais
poursuivez toujours ce qui est bon, et entre vous, et a I’égard de tous les
hommes».

Ici nous avons un principe général concernant notre comporte-
ment vis-a-vis de tous. Nous avons a veiller a ce que personne — et cha-
cun de nous est personnellement concerné — ne rende le mal pour le
mal. Ce principe est en opposition avec celui de la loi, dans laquelle il
était écrit : «(Eil pour ceil, dent pour dent» (Ex. 21:24). Dans le monde,
on trouve cette maniére d’agir. Seule la grace de Dieu peut nous amener
a marcher selon d’autres critéres, des critéres divins. Nous avonsici 'un
des principes du royaume de Dieu. Le Seigneur en a parlé dans le Ser-
mon sur la montagne (qui justement développe les principes du
royaume des cieux) : «Vous avez oui qu’il a été dit : «CEil pour ceil, et
dent pour dent». Mais moi, je vous dis : Ne résistez pas au mal ; mais si
quelgu’un te frappe sur la joie droite, présente-lui aussi I'autre» (Matt.
5:38, 39). L'apbtre Paul écrit aussi aux Romains : «Ne rendant a per-
sonne mal pour mal» (Rom. 12:17).

Pour les Thessaloniciens, il était certainement plus difficile que
pour la plupart d’entre nous de se conduire selon ce principe. lls se trou-
vaient alors sous la pression de la persécution de la part de leurs com-
patriotes. Nous avons lu au premier chapitre qu’ils avaient regu I'évan-
gile «avec beaucoup de tribulations». lls avaient subi beaucoup de torts,
et ils sont exhortés ici a ne pas rendre le mal qu’on leur avait fait. Com-
bien nous sommes portés a nous défendre ou a nous venger, quand
nous sommes attaqués ! Encourageons-nous a agir comme le Seigneur
qui, «lorsqu’on I'outrageait, ne rendait pas d’outrage, quand il souffrait,
ne menacait pas» (1 Pierre 2:23).

Paul ajoute : «Poursuivez toujours ce qui est bon, et entre vous, et
a I’égard de tous les hommes». Nous ne devons donc pas seulement
veiller a ne pas rendre mal pour mal, mais nous efforcer de faire du bien.
Ceci d’abord vis-a-vis de nos freres et sceurs («entre vous»), mais aussi



dans nos relations avec les gens de ce monde («a I'égard de tous les
hommes»). Nous devons, nous qui sommes lumiére dans le Seigneur,
manifester les caracteres de la lumiére envers ceux qui vivent encore
dans les ténebres. Ce n’est que de cette maniére que nous serons de
vrais serviteurs du royaume et de fideles témoins du Seigneur.

1 Thes. 5:16
«Réjouissez-vous toujours».

La joie est mentionnée ensuite. Elle devrait étre un trait caractéris-
tigue du chrétien. Le monde, tout autour de nous, est plein de violence,
de haine, d’injustice et par conséquent de tristesse. Satan cherche a
donner aux hommes l'illusion de la joie, mais la fin de la joie dans ce
monde est toujours la tristesse. L’'exemple du fils prodigue en Luc 15 le
met en évidence. Seuls ceux qui ont une relation vivante avec Jésus con-
naissent la vraie joie. Nous avons la joie du salut, et nous pouvons sa-
vourer celle de suivre le Seigneur dans son chemin. Cela ne veut pas dire
gue nous ne connaissions aucune tristesse, mais méme dans les circons-
tances affligeantes, nous avons lieu de nous réjouir. La tristesse est tou-
jours relative a la terre, aux circonstances de la vie que nous traversons,
tandis que la vraie joie est toujours en rapport avec le Seigneur et avec
ce qui est dans le ciel. C'est pourquoi nous pouvons les connaitre les
deux a la fois. Alors qu’il était prisonnier, Paul pouvait écrire aux Philip-
piens : «Réjouissez-vous toujours dans le Seigneur ; encore une fois, je
vous le dirai : réjouissez- vous ! » (Phil. 4:4).

1 Thes. 5:17
«Priez sans cesse».

Pour pouvoir toujours go(ter la joie dans le Seigneur, nous devons
vivre dans une communion permanente avec lui. Or celle-ci s’exprime
par la priere. C'est pourquoi Paul dit : «Priez sans cesse». Lui-méme en
avait donné I'exemple aux Thessaloniciens, car il priait continuellement

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

pour eux. Cette exhortation ne concerne pas en premier lieu nos réu-
nions de priere en assemblée, ni les moments de nos journées ou nous
joignons les mains pour prier. On ne peut faire cela d’'une maniére inin-
terrompue, jour et nuit. Mais la priére peut étre décrite comme étant la
respiration de I'ame (tout comme la lecture de la Parole en est la nour-
riture). Nous respirons de maniére spontanée, sans méme nous rendre
compte que nous le faisons. Mais si nous cessons de respirer, nous en
réalisons tres vite les conséquences. Il en est ainsi de la priere : elle est
notre lien permanent avec le Seigneur, |'expression de notre dépen-
dance. En ce sens, c’est une attitude intérieure dans laquelle nous pou-
vons continuellement demeurer — au travail, a la maison, dans nos loi-
sirs, etc.

Le Seigneur nous en donne I'exemple. Pour lui, ce n’était pas seu-
lement une bonne habitude, mais, comme homme parfait, il vivait dans
une dépendance continuelle de son Dieu.

1 Thes. 5:18

«En toutes choses rendez grdces, car telle est la volonté de Dieu
dans le Christ Jésus a votre égard».

Dans les Ecritures, la priére est bien souvent associée a 'action de
graces (voir par ex. Col. 4:2). Il est selon la volonté de Dieu que nous
sachions lui exprimer notre reconnaissance en méme temps que nos
prieres. C'est la I’état de cceur convenable devant lui. Philippiens 4:6
nous invite a lui présenter nos demandes «par des prieres et des suppli-
cations avec des actions de graces». Si nous prions avec de telles dispo-
sitions intérieures, nous savons que le Seigneur nous exaucera selon ce
qui est bon pour nous, et la paix de Dieu sera notre part. Si nous prions
sans rendre graces, nous devenons vite impatients et insatisfaits lors-
gue nos demandes ne sont pas exaucées selon ce que nous attendions.



Un chrétien qui ne peut plus rendre graces est malheureux. C’'est
pourquoi Satan cherche a nous occuper de toutes sortes de choses né-
gatives, pour nous faire oublier de remercier. Mais si nous avons les
yeux ouverts sur les effets de la bonté de Dieu, nous trouverons dans
toutes les circonstances de la vie des motifs pour rendre graces. Si nous
sommes persuadés que toutes choses travaillent pour notre bien (Rom.
8:28), nous aurons toujours lieu de remercier Dieu.

1 Thes. 5:19
«N’éteignez pas I'Esprit».

Les versets 19 a 22 forment un tout, concernant I'activité du Saint
Esprit. La parole de Dieu utilise plusieurs images pour illustrer son ac-
tion. Ici c’est un feu que nous pourrions éteindre. Dans notre vie per-
sonnelle, éteindre I'Esprit signifie ne plus nous laisser diriger et corriger
par lui. Alors il ne peut plus nous occuper de la personne de Christ et de
nos bénédictions célestes. Dans les réunions d’assemblée, éteindre |'Es-
prit signifie remplacer sa direction par des arrangements humains. Nous
nous privons alors de ce que le Seigneur voudrait produire par son
moyen.

Cette exhortation est en relation directe avec le verset suivant, qui
parle du don de la prophétie ; celui-ci ne peut évidemment s’exercer si
I’Esprit de Dieu est éteint.

En relation avec I'activité du Saint Esprit, nous devons distinguer

quatre choses :

1° Eteindre I'Esprit — en nous-mémes, en d’autres ou dans I'assemblée,
en annulant son action. C’est ce que nous avons ici.

2° Attrister I'Esprit Saint (Eph. 4:30). Ceci arrive quand nous péchons.
L’Esprit qui habite en nous est alors déshonoré et attristé, et la com-
munion avec le Seigneur est interrompue.

3° Résister au Saint Esprit (Actes 7:51). C'est ce que font les incrédules
qui s'opposent a son action lors de la prédication de la Parole.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

4° Blasphémer contre le Saint Esprit (Matt. 12:24-32). C'est le péché de
ceux qui identifiaient la puissance du Seigneur avec celle de Satan.

1 Thes. 5:20
«Ne méprisez pas les prophéties».

Dans le Nouveau Testament, la prophétie n’est pas en premier lieu
I’'annonce d’événements futurs (bien que ce soit le cas dans certains
passages). Elle consiste généralement en ceci : dans une situation bien
précise, Dieu donne par son Esprit le message dont nous avons exacte-
ment besoin a ce moment-la, encouragement, consolation, exhortation
ou enseignement. L’explication d’un passage de la Bible est en principe
toujours la méme, mais I'application qu’en fait la prophétie peut varier.
Aujourd’hui nous avons besoin d’'un message, et demain, dans d’autres
circonstances, nous aurons besoin d’un message tout différent. Pour
gue nous soyons en état de recevoir ce que Dieu nous donne, il faut que
le Saint Esprit puisse agir librement au milieu de nous. La prophétie est
le don le plus important qui puisse étre exercé dans les rassemblements
des saints ; nous devons le désirer ardemment (1 Cor. 14:1-5).

Mépriser les prophéties signifie donc ne pas laisser au Saint Esprit
sa place pour agir au milieu de nous. En réalité, cela va plus loin
gu’éteindre I'Esprit, car quand nous méprisons la prophétie, nous mé-
prisons celui qui en est la source, I'Esprit de Dieu lui-méme. Nous ne
saurions attacher trop d’importance a nous laisser diriger par lui quand
nous sommes réunis en assemblée. Et pour qu’il en soit ainsi, il faut que
tout ce qui vient de la chair soit mis de c6té. Souvenons-nous que méme
si nous n’avons pas une ordonnance établie pour le déroulement des
réunions, il peut y avoir en nous bien des choses qui font obstacle a I'ac-
tion de I’Esprit, et nous font perdre beaucoup de bénédictions.

1 Thes. 5:21

«Mais éprouvez toutes choses ; retenez ce qui est bon».



Ce petit mot «mais» établit un lien direct avec le verset précédent.
Nous ne devons pas mépriser les prophéties, mais nous devons tester si
ce qui est dit est réellement donné par I'Esprit. Nous ne connaissons
que trop bien le coeur de I’'homme. Il est possible de parler en pensant
étre conduit par I'Esprit, alors qu’en réalité, ce n’est que I'action de la
chair. En raison de la juste liberté qu’il y a dans les réunions, la chair
peut facilement intervenir. D’ol la mise en garde de ce verset.

«Eprouvez toutes choses» ne signifie pas que nous ayons a exami-
ner tout ce qui est diffusé dans la chrétienté en fait de déviations ou de
fausses doctrines. En le faisant, plus d’un croyant est lui-méme tombé
dans I'erreur. Mais cela veut dire que nous avons a peser si ce qui nous
est enseigné I'est réellement sous la direction de I’Esprit. «<Eprouver» ne
signifie pas non plus examiner si ce qui est dit nous convient ou non,
nous plalt ou non, mais il s’agit de discerner quelle en est la source.

«Retenez ce qui est bon» — Nous faisons facilement le contraire !
Nous éprouvons, nous pensons constater que ce qui a été dit n’était pas
de I'Esprit, nous en parlons et nous critiquons. Tandis que ce qui était
bon, ce qui venait de I'Esprit, nous I'oublions vite. Aprés avoir examinég,
nous devons laisser de coté ce qui était moindre (ce qui ne nous em-
péche pas d’en parler fraternellement avec la personne concernée), et
garder pour nous-mémes ce qui est profitable.

1 Thes. 5:22
«Abstenez-vous de toute forme de mal».

Cette exhortation s’applique évidemment d’une maniere générale
a toute notre vie. Paul écrit aux Romains : «Je désire que vous soyez
sages quant au bien, et simples quant au mal» (16:19). Le mal peut se
manifester sous des formes tres diverses, et Satan sait trouver pour cha-
cun de nous un terrain d’approche différent. Nous avons a étre en garde
contre «toute forme de mal».

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

Mais d’autre part, cette exhortation est aussi en rapport avec ce
qui vient d’étre dit. Il y a le danger d’éteindre I'Esprit et de mépriser les
prophéties ; et il y a celui d’abuser de la liberté et de ne pas éprouver
de maniére spirituelle ce qui est dit.

1 Thes. 5:23

«Or le Dieu de paix lui-méme vous sanctifie entierement ; et que
votre esprit, et votre dme, et votre corps tout entiers, soient conservés
sans reproche en la venue de notre Seigneur Jésus Christ».

Ce verset introduit la fin de I'épitre. L’apOtre va mentionner a nou-

veau la venue du Seigneur, ce qui a été le theme essentiel de sa lettre

aux Thessaloniciens. Mais d’abord il place devant eux «le Dieu de paix».
Il leur avait enseigné que Dieu les «appelle a son propre royaume et a
sa propre gloire» (2:12). Ce royaume caractérisé par la paix est a venir,
mais nous connaissons déja le Dieu de paix. Et c’est lui qui nous gardera
dans la sainteté jusqu’au moment ou le Seigneur viendra pour établir
son royaume sur cette terre. [?? il est question de sa venue, comme ch.3
v.13 1]

Nous avons déja rencontré plus d’une fois dans cette épitre le sujet
de la sainteté pratique : la sainteté dans le service de 'apotre (2:10), la
sainteté dans nos affections (3:11-13), la sainteté dans notre marche
(4:1-8). Ici la sainteté est mentionnée comme I'ceuvre que le «Dieu de
paix» accomplit en nous. Lui seul peut produire en nous une entiere
sainteté pratique, c’est-a-dire la séparation du mal et la consécration au
Seigneur.

Dans la premiere partie de ce verset, c’est Dieu qui nous sanctifie ;
dans la deuxiéme, il n’est pas précisé qui nous maintient dans cet état.
Il est simplement dit : «Que votre esprit, et votre ame, et votre corps
tout entiers, soient conservés sans reproche». |l est ainsi, d’'une part,
fait appel a notre responsabilité personnelle, mais d’autre part, il nous
est rappelé que nous ne pouvons rien sans Dieu. Il y a les deux aspects.



Nous sommes exhortés a parcourir notre chemin en sainteté, mais par
ailleurs nous savons que Dieu seul peut opérer cette sainteté. Nom-
breux sont ceux qui ont voulu la réaliser avec leurs propres forces, et ils
ont fait naufrage.

Ce n’est qu’ici que sont mentionnés sous cette forme I'esprit, I'déme
et le corps. Nous avons bien, en d’autres passages, la mention de I'ame
et de I’esprit en contraste avec le corps : d’un c6té «I’homme intérieur»,
de I'autre «I’homme extérieur». Mais ici trois domaines sont distingués.
L’étre humain dans son entier est ainsi décrit. Ces trois éléments sont
mentionnés par le Seigneur Jésus en rapport avec sa propre personne ;
il parle de son esprit (Luc 23:46), de son ame (Marc 14:34) et de son
corps (Héb. 10:5).

Le corps est le vase qui contient I’'ame et I'esprit, et il est facile de
comprendre ce que veut dire garder notre corps en sainteté. Définir
I'ame et I'esprit est plus difficile ; mais, bien que subtile, la différence
entre les deux existe pourtant, puisqu’elle est faite dans plusieurs pas-
sages du Nouveau Testament (notamment Héb. 4:12). L’ame est le siege
de nos sentiments et de nos affections, tandis que I’esprit est la faculté
intelligente que Dieu a donnée a ’lhomme — en contraste avec les ani-
maux — par laquelle il peut entrer en relation avec Lui.

Combien il est donc important pour nous que nos affections et
notre esprit soient gardés dans une entiere sainteté. Toute notre per-
sonne est ainsi concernée. Aucune de ses parties ne doit étre laissée en
arriére. Certains peuvent étre attentifs a garder leur corps dans la sain-
teté, mais oublier de le faire avec leur ame et leur esprit. D’autres, ne
se préoccupant que de leurs affections, peuvent tomber dans de fausses
doctrines, parce gqu’ils ne veillent pas sur leur esprit. D’autres encore,
peuvent attribuer beaucoup d’importance a la pureté de I'esprit, mais
négliger la sainteté du corps. La volonté de Dieu est que notre étre tout
entier soit gardé : esprit, ame et corps.

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

1 Thes. 5:24

«Celui qui vous appelle est fidéle, qui aussi le fera».

Cependant, I'apotre ne veut pas décourager les Thessaloniciens.
Nous pourrions craindre, en méditant le verset précédent, de ne jamais
pouvoir atteindre le niveau d’une entiére sainteté. Quelle consolation
alors de lire : «Celui qui vous appelle est fidele, qui aussi le fera» ! Sans
rien oublier de notre responsabilité, souvenons-nous avec joie de la fi-
délité de notre Dieu. Si de notre c6té tous les mangquements sont pos-
sibles, de son c6té, une certitude demeure : Il est fidele.

L’appel de Dieu, ici, n’est pas en rapport avec son royaume et sa
gloire (cf. 2:12) ; c’est I'appel a la sainteté pratique. Si nous ne satisfai-
sons pas a cette responsabilité, c’est notre faute. Dieu est fideéle, il ache-
vera I'ceuvre qu’il a commencée en nous. C’'est pourquoi nous n’avons
pas a douter, en pensant que le chemin dans lequel Dieu nous appelle
est trop élevé pour nous. Et le jour vient ou, glorifiés, nous nous tien-
drons en sainteté devant lui.

1 Thes. 5:25
«Freres, priez pour nous».

Paul portait sur son cceur tous les saints partout et priait continuel-
lement pour eux. Mais il savait aussi combien leurs prieres pour lui
étaient nécessaires. La priere ne nous unit pas seulement avec Dieu,
mais aussi avec nos freres et sceurs.

Nous remercions Dieu pour les fréres qu’il nous a donnés pour nous
expliquer la Parole, la développer, et I'appliquer a nos coeurs et a nos
consciences. Mais combien il est nécessaire que ces fréres, non seule-
ment nous transmettent la parole de Dieu, mais aussi prient pour nous !
Et inversement, il est tout aussi important que nous priions pour ceux



qui se consacrent d’'une maniere spéciale au service du Seigneur. lls res-
sentent le besoin de nos priéres, que ce soit pour eux-mémes ou pour
leur activité.

1 Thes. 5:26
«Saluez tous les freres par un saint baiser».

Le baiser était alors la maniere habituelle de se saluer. L'accent
n’est donc pas mis sur le baiser, mais sur la sainteté de la salutation.
Pour nous, il peut aussi s’agir d’'une poignée de main. Qu’en est-il de la
sincérité de nos salutations ? Il peut malheureusement arriver que nous
manquions de droiture dans ces occasions apparemment anodines. Les
paroles de courtoisie que nous pronongons lors d’une salutation peu-
vent étre en entier désaccord avec les sentiments de nos cceurs. Ce
n’est alors certainement pas une «sainte» salutation !

1 Thes. 5:27

«Je vous adjure par le Seigneur que la lettre soit lue a tous les saints
fréres».

Paul se sert ici d’'une expression tres forte. Adjurer implique «lier
par un serment solennel». Il avait tres a coeur que cette lettre soit lue a
tous les croyants. D’autres que les destinataires directs devaient donc
aussi en prendre connaissance. Ainsi, déja en ce qui concerne la pre-
miere épitre qu’il écrivit, 'apOtre était conscient qu’elle était inspirée,
et que son contenu serait d’'une grande importance pour tous.

En fait, si nous regardons autour de nous, nous voyons beaucoup
d’ignorance quant aux vérités enseignées dans cette épitre ; le retour

1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker

du Seigneur Jésus est peu compris. Reconnaissons combien elle est ac-
tuelle et combien elle nous interpelle personnellement.

1 Thes. 5:28
«Que la grdce de notre Seigneur Jésus Christ soit avec vous '»

Quelle belle conclusion pour cette épitre de consolation ! Le Sei-
gneur va biento6t revenir pour nous prendre aupres de lui afin que nous
paraissions avec lui en gloire : c’est «la grace qui nous sera apportée a
la révélation de Jésus Christ» (1 Pierre 1:13). En fait, nous dépendons
entierement de la grace. Nous avons fait I'expérience de cette grace
lorsque, comme pécheurs, nous sommes venus a Jésus. Nous ferons
I’expérience de sa grace lorsqu’il reviendra. Et chaque jour de notre vie,
sa grace nous est indispensable. Notre Seigneur connait nos circons-
tances, nos infirmités, notre inexpérience, et sa grace est suffisante
pour répondre a chacun de nos besoins. Elle est la source inépuisable
qui coule a flots pour nous, jusqu’a ce que nous soyons avec lui dans la
gloire.

Ta grace, 6 Dieu, m’a pardonné,
Et ton ciel est a moi.
De ta puissance environné,
Je puis tout par la foi.




1 Thessaloniciens — Commentaires de E.A. Bremicker




	Chapitre premier — Relations dans lesquelles le croyant est introduit
	Le moyen de la conversion
	Le but de la conversion
	les fruits de la conversion
	2) e travail d’amour
	3) La patience d’espérance

	Chapitre 2 — Comment retrouver le premier amour
	Chapitre 2:11, 12 — La marche
	Chapitre 3 — La foi, l’espérance et l’amour
	Chapitres 3:11 à 4:12 — Encore la marche
	Chapitre 4:13-18 — Rapport de la Résurrection avec la venue du Seigneur
	Chapitre 5:1, 2 — le jour du Seigneur
	Chapitre 5:4-11 — ceux qui sont du monde vs ceux qui sont du Seigneur
	Chapitre 5:12-28 — Conduite dans l’Assemblée
	Introduction
	CHAPITRE 1
	CHAPITRE 2
	CHAPITRE 3
	CHAPITRE 4
	CHAPITRE 5
	Avant-propos
	Chapitre 1
	Chapitre 2
	Chapitre 3
	Chapitre 4
	Chapitre 5
	Introduction
	Chapitre 1
	Chapitre 2
	Chapitre 3
	Chapitre 4
	Chapitre 5
	Introduction
	La ville de Thessalonique
	L’apôtre Paul à Thessalonique
	L’assemblée à Thessalonique
	Prédication de Paul à Thessalonique
	Auteur et composition de l’épître
	Motif et thème principal de l’épître
	Plan de l’épître

	Chapitre 1 : L’état pratique des Thessaloniciens
	1 Thes. 1:1
	1 Thes. 1:2
	1 Thes. 1:3
	1 Thes. 1:4
	1 Thes. 1:5
	1 Thes. 1:6
	1 Thes. 1:7
	1 Thes. 1:8
	1 Thes. 1:9
	1 Thes. 1:10

	Chapitre 2 : Le ministère de l’apôtre Paul
	1 Thes. 2:1
	1 Thes. 2:2
	1 Thes. 2:3
	1 Thes. 2:4
	1 Thes. 2:5
	1 Thes. 2:6
	1 Thes. 2:7
	1 Thes. 2:8
	1 Thes. 2:9
	1 Thes. 2:10
	1 Thes. 2:11
	1 Thes. 2:12
	1 Thes. 2:13
	1 Thes. 2:14
	1 Thes. 2:15
	1 Thes. 2:16
	1 Thes. 2:17
	1 Thes. 2:18
	1 Thes. 2:19 et 20

	Chapitre 3 : La mission de Timothée et son rapport
	1 Thes. 3:1
	1 Thes. 3:2
	1 Thes. 3:3 et 4
	1 Thes. 3:5
	1 Thes. 3:6
	1 Thes. 3:7
	1 Thes. 3:8
	1 Thes. 3:9
	1 Thes. 3:10
	Thes. 3:11
	1 Thes. 3:12
	1 Thes. 3:13

	Chapitre 4, v. 1 à 12 : La marche des croyants dans la sainteté :
	1 Thes. 4:1
	1 Thes. 4:2
	1 Thes. 4:3
	1 Thes. 4:4-5
	1 Thes. 4:6
	1 Thes. 4:7
	1 Thes. 4:8
	1 Thes. 4:9
	1 Thes. 4:10
	1 Thes. 4:11
	1 Thes. 4:12

	Chapitre 4, versets 13 à 18 : La venue du Seigneur
	1 Thes. 4:13
	1 Thes. 4:14
	1 Thes. 4:15
	1 Thes. 4:16
	1 Thes. 4:17
	1 Thes. 4:18

	Chapitre 5, versets 1 à 11 : Le jour du Seigneur
	1 Thes. 5:1
	1 Thes. 5:2
	1 Thes. 5:3
	1 Thes. 5:4
	1 Thes. 5:5
	1 Thes. 5:6-7
	1 Thes. 5:8
	1 Thes. 5:9
	1 Thes. 5:10
	1 Thes. 5:11

	Chapitre 5, versets 12 à 28 : Instructions pratiques aux croyants
	1 Thes. 5:12
	1 Thes. 5:13a
	1 Thes. 5:13b
	1 Thes. 5:14
	1 Thes. 5:15
	1 Thes. 5:16
	1 Thes. 5:17
	1 Thes. 5:18
	1 Thes. 5:19
	1 Thes. 5:20
	1 Thes. 5:21
	1 Thes. 5:22
	1 Thes. 5:23
	1 Thes. 5:24
	1 Thes. 5:25
	1 Thes. 5:26
	1 Thes. 5:27
	1 Thes. 5:28


